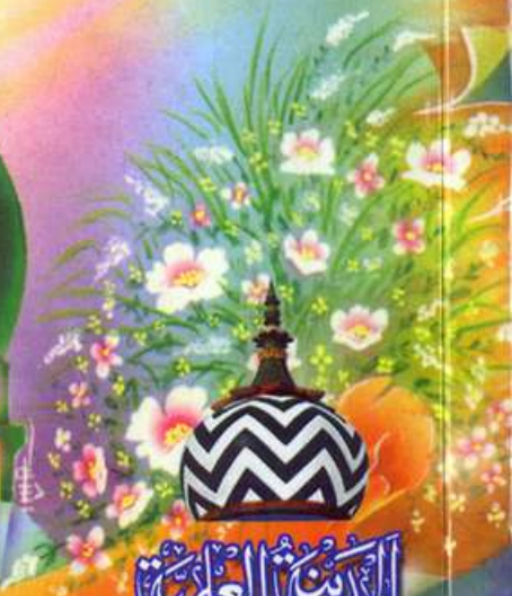


# الرَّبِيعُ الْخَنْفِيُّ

مُؤْلِفُهُ

فقيه اعظم حضرت علام ابو يوسف محمد شریف نقشبندی کوٹلیوی حَفَظَ اللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمَ



اللَّهُمَّ إِنَّا عَلَيْكَ بَشِّرُّ

بِاسْمِهِ تَعَالَى

# ارْبَعْيْنَ حَنْفِيَّه

نماز سے متعلق چالیس احادیث کا مجموعہ ہے،  
جس میں اختلافی مسائل میں حنفی مذہب کی تقویت  
نہایت مدل انداز میں بیان کی گئی ہے۔

## مَوْلَف

فقیہ اعظم حضرت علامہ ابو یوسف محمد شریف نقشبندی  
کوٹلیوی، قدس سرہ العزیز (متوفی ۱۹۵۱)

## نَاثِر

مکتبہ المدینہ باب المدینہ کراچی

الصلوة والسلام عليهنَّ يا رسول الله وعلیْهِ الرَّحْمَةُ وَرَحْمَةُ الرَّحْمَنِ وَبَرَّهُمُ الرَّحْمَنُ

نامِ کتاب : اربعین حنفیہ

مؤلف : فقیہ اعظم حضرت علامہ ابو یوسف محمد شریف

نقشبندی کوٹلوا قدم سرہ العزیز

تاریخ اشاعت : ۱۴۲۴ھ، ۲۰۰۳ء

تاریخ اشاعت : ذوالقعدہ ۱۴۳۴ھ، ستمبر 2013ء تعداد: 3000 (تین ہزار)

## مکتبہ المدینہ کی شاخیں

- ❖ فون: 021-32203311 کراچی : شہید مسجد، کھارا در، باب المدینہ کراچی
- ❖ فون: 042-37311679 لاہور : داتا در بار مارکیٹ، گنج بخش روڈ
- ❖ فون: 041-2632625 سردار آباد : (فیصل آباد) امین پور بازار
- ❖ فون: 058274-37212 کشمیر : چوک شہید ایاں، میر پور
- ❖ فون: 022-2620122 حیدر آباد : فیضانِ مدینہ، آفندی ٹاؤن
- ❖ فون: 061-4511192 ملتان : نرود پتیل والی مسجد، اندر وون بوہر گیٹ
- ❖ فون: 044-2550767 اوکاڑہ : کالج روڈ بالمقابل غوشہ مسجد، نرود تھیں نولہ ہل
- ❖ فون: 051-5553765 راولپنڈی : فضل دا پلازہ، کمپنی چوک، اقبال روڈ
- ❖ فون: 068-5571686 خان پور : ڈرانی چوک، نہر کنارہ
- ❖ فون: 0244-4362145 نواب شاہ : چک بابا زار، نرود MCB
- ❖ فون: 071-5619195 سکھر : فیضانِ مدینہ، بیران ج روڈ
- ❖ فون: 055-4225653 گوجرانوالہ : فیضانِ مدینہ، شیخو پورہ ہوڑ، گوجرانوالہ
- ❖ پشاور : فیضانِ مدینہ، گلبرگ نمبر 1، النور اسٹریٹ، صدر

E.mail: [ilmia@dawateislami.net](mailto:ilmia@dawateislami.net)

[www.dawateislami.net](http://www.dawateislami.net)

مدنی التجاء: کسی اور کویہ (تخریج شدہ) کتاب چھاپنے کی اجازت نہیں

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ  
أَمَّا بَعْدُ فَاعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## المدينة العلمية

از شیخ طریقت، امیر اہل سنت، بانی دعوتِ اسلامی حضرت علامہ

مولانا ابو بلال محمد الیاس عطار قادری رضوی ضیائی دامت برکاتہم العالیہ

الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى إِحْسَانِهِ وَبِفَضْلِ رَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

تبیغ قرآن و سنت کی عالمگیر غیر سیاسی تحریک ”دعوتِ اسلامی“ نیکی کی دعوت، احیائے سنت اور اشاعتِ علمِ شریعت کو دنیا بھر میں عام کرنے کا عزمِ مُصمم رکھتی ہے، ان تمام امور کو حسین خوبی سر انجام دینے کے لئے متعدد مجالس کا قیام عمل میں لایا گیا ہے جن میں سے ایک مجلس ”المدينة العلمية“ بھی ہے جو دعوتِ اسلامی کے علماء و مفتیان کرام حفَّرُهُمُ اللَّهُ تَعَالَى پر مشتمل ہے، جس نے خالص علمی، تحقیقی اور اشاعتی کام کا بیڑا اٹھایا ہے۔ اس کے مندرجہ ذیل چھ شعبے ہیں:

﴿1﴾ شعبہ کتب اعلیٰ حضرت

﴿2﴾ شعبہ درسی کتب

﴿3﴾ شعبہ اصلاحی کتب

﴿4﴾ شعبہ تراجم کتب

﴿5﴾ شعبہ تفتیش کتب

”المدينة العلمية“ کی اولین ترجیح سرکار اعلیٰ حضرت امام اہلسنت،

عظیم البرکت، عظیم المرتبت، پروانہ شمع رسالت، مُجید دین و ملّت، حامی سنت، ماجی بدعت، عالم شریعت، پیر طریقت، باعث خیر و برکت، حضرت علامہ مولانا الحاج الحافظ القاری شاہ امام احمد رضا خاں علیہ رحمۃ الرحمٰن کی گرال مایہ تصانیف کو عصر حاضر کے تقاضوں کے مطابق حتی الوسع سہل اسلوب میں پیش کرنا ہے۔ تمام اسلامی بھائی اور اسلامی بھائیں اس علمی تحقیقی اور اشاعتی مدنی کام میں ہر ممکن تعاون فرمائیں اور مجلس کی طرف سے شائع ہونے والی کتب کا خود بھی مطالعہ فرمائیں اور دوسروں کو بھی اس کی ترغیب دلائیں۔

اللہ عزوجل "دعوت اسلامی" کی تمام مجالس بِشَمْوَل "المدينة العلمية" کو دن گیارہویں اور رات بارہویں ترقی عطا فرمائے اور ہمارے ہر عمل خیر کو زیور اخلاص سے آراستہ فرمائے کروں جہاں کی بھلائی کا سبب بنائے۔ ہمیں زیر گنبد خضرا شہادت، جنت البقیع میں مُدفن اور جنت الفردوس میں جگہ نصیب فرمائے۔

امِین بِجَاهِ النَّبِیِّ الْاَمِینِ صَلَّی اللَّهُ تَعَالَیٰ عَلَیْهِ وَآلِہ وَسَلَّمَ



رمضان المبارک ۱۴۲۵ھ

## فہرست

| نمبر شمار | عنوان                                      | صفحہ |
|-----------|--------------------------------------------|------|
| 1         | کچھ مصنف رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے بارے میں | 8    |
| 2         | حدیث ۱                                     | 14   |
| 3         | حدیث ۲                                     | 23   |
| 4         | آمین باب حبیر                              | 25   |
| 5         | حدیث ۳                                     | 28   |
| 6         | ایک شبہ                                    | 32   |
| 7         | حضرات صحابہ کرام                           | 34   |
| 8         | حضرت سیدنا ابو بکر صدیق                    | 35   |
| 9         | حضرت سیدنا عمر فاروق                       | 35   |
| 10        | حضرت سیدنا علی الرضا                       | 36   |
| 11        | حضرت سیدنا عبد اللہ بن مسعود               | 37   |
| 12        | حدیث ۴                                     | 38   |
| 13        | حدیث ۵                                     | 43   |
| 14        | حدیث ۶                                     | 44   |
| 15        | حدیث ۷                                     | 46   |

|    |         |    |
|----|---------|----|
| 51 | حدیث ٨  | 16 |
| 53 | حدیث ٩  | 17 |
| 58 | حدیث ١٠ | 18 |
| 59 | حدیث ١١ | 19 |
| 62 | حدیث ١٢ | 20 |
| 54 | حدیث ١٣ | 21 |
| 65 | حدیث ١٤ | 22 |
| 66 | حدیث ١٥ | 23 |
| 69 | حدیث ١٦ | 24 |
| 70 | حدیث ١٧ | 25 |
| 80 | حدیث ١٨ | 26 |
| 81 | حدیث ١٩ | 27 |
| 82 | حدیث ٢٠ | 28 |
| 83 | حدیث ٢١ | 29 |
| 85 | حدیث ٢٢ | 30 |
| 87 | حدیث ٢٣ | 31 |
| 92 | حدیث ٢٤ | 32 |

|     |         |    |
|-----|---------|----|
| 93  | اعتراض  | 33 |
| 94  | حدیث ۲۵ | 34 |
| 96  | حدیث ۲۶ | 35 |
| 97  | حدیث ۲۷ | 36 |
| 98  | حدیث ۲۸ | 37 |
| 99  | حدیث ۲۹ | 38 |
| 100 | حدیث ۳۰ | 39 |
| 101 | حدیث ۳۱ | 40 |
| 102 | حدیث ۳۲ | 41 |
| 104 | حدیث ۳۳ | 42 |
| 104 | حدیث ۳۴ | 43 |
| 105 | حدیث ۳۵ | 44 |
| 106 | حدیث ۳۶ | 45 |
| 107 | حدیث ۳۷ | 46 |
| 108 | حدیث ۳۸ | 47 |
| 109 | حدیث ۳۹ | 48 |
| 110 | حدیث ۴۰ | 49 |

## کچھ مصنف علیہ الرحمۃ کے بارے میں

فقیہ اعظم مولانا ابو یوسف محمد شریف قدس سرہ (کوٹلی لوہاراں، سیالکوٹ)

حفیت و سنت کے بطل جلیل مولانا محمد شریف ابن مولانا عبدالرحمن سیالکوٹی کوٹلی لوہاراں ضلع سیالکوٹ میں پیدا ہوئے، علوم دینیہ کی تکمیل والد ماجد سے کی، ان کے وصال کے بعد بر صغیر پاک و ہند کے ممتاز علماء سے کسب فیض کیا۔ حضرت خواجہ حافظ عبد الکریم نقشبندی کے دستِ حق پرست پر بیعت ہوئے اور خلافت سے مشرف ہوئے۔ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا بریلوی قدس سرہ سے بھی اجازت و خلافت حاصل تھی۔ فقیہ اعظم کا لقب آپ ہی نے عطا فرمایا تھا۔ حضرت فقیہ اعظم نے فتنہ حنفی کی بے بہا خدمات انجام دی ہیں یہ فتنہ روزہ ”اہل حدیث“ امرتسر میں آئے دن اہل سنت احناف کے خلاف مضامین شائع ہوتے رہتے تھے۔ حضرت فقیہ اعظم کی کوششوں سے امرتسر ہی سے ”الفقیہ“ کے نام سے ہفت روزہ جاری ہوا جس میں ان اعتراضات کے جوابات نہایت تحقیق و متنات سے دئے جاتے تھے۔ اس جریدے کے علاوہ دیگر موقر جرائد میں بھی آپ کے مضامین شائع ہوتے رہے ہیں۔ آپ عالم شریعت اور شیخ طریقت ہونے کے ساتھ ساتھ مقبول ترین مقرر بھی تھے۔ وعظ و ارشاد میں اپنا ایک مخصوص اسلوب رکھتے تھے۔

حضرت فقیہ اعظم نے پنجاب کے اطراف و اکناف کے علاوہ کلکتہ اور سببی وغیرہ مقامات تک سنت و حفیت کا پیغام پہنچایا۔ آل ائمیاں کا نفرس،

بنارس کے تاریخی اجلاس میں شرکت فرمائی اور تحریک پاکستان کی حمایت میں  
جگہ جگہ تقریریں کیں اور مسلمانوں کو مسلم لیگ کی حمایت و معاونت پر تیار کیا۔  
آپ کے مریدین کا حلقہ نہایت وسیع ہے جو ملک کے طول و عرض  
میں موجود ہے۔

آپ نے تصنیف و تالیف کی طرف بھی توجہ فرمائی، چند تصنیف یہ  
ہیں:-

۱۔ تائید الامام: (حافظ ابو بکر ابن ابی شیبہ کی تالیف الرد علی ابی حنیفہ کا  
محققانہ رد)، ۲۔ نماز حنفی مدلل، ۳۔ صداقت الاحناف، ۴۔ کتاب التراویح،  
۵۔ ضرورت فقہ، ۶۔ کشف الغطاء، ۷۔ اربعین نبویہ،  
۸۔ اربعین حنفیہ۔

آپ نے ۹۰ سال کی عمر میں ۱۵ جنوری ۱۹۵۱ء میں داعی اجل کو بیک کہا۔  
دورے والی مسجد کوٹلی لوہاراں ضلع سیالکوٹ میں آپ کا مزار پر انوار ہے۔

رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّی عَلٰی رَسُوْلِهِ الْکَرِیْمِ

اَمَّا بَعْدُ فَقِیرِ ابْوِ یُوسْفَ مُحَمَّدِ شَرِیْفَ کَوْلُوْیِ بِرَادِرَانِ اِسْلَامَ کَیِ خَدْمَتِ مِیں

عرض کرتا ہے کہ اس زمانہ میں جبکہ لوگ دین میں نہایت سست ہو گئے ہیں۔ نہ اسلام کی خبر نہ مذہب کا کچھ پتا۔ مخالفین اسلام دن بدن ترقی پر ہیں اور اسلام میں طرح طرح کے فساد برپا ہیں۔ شیعہ جو کہ اپنے مذہب کو چھپانا ثواب سمجھتے تھے آج اعلانیہ اپنے مذہب کی اشاعت میں سرگرم ہیں۔ اخباروں میں رسالوں میں اہل سنت کی ترویید کر رہے ہیں۔ اسی طرح مرزائی (۱) کہ ان کا بچپنے مناظر ہے کئی اخبار میں، ٹریکٹ (۲) مذہب کی اشاعت میں نکال رہے ہیں۔ اور وہابیوں کی تبلیغ تو یہاں تک اثر کر چکی ہے کہ لوگوں کو ان کے خروج کا احساس ہی نہیں ہو رہا۔ گاؤں گاؤں میں ان کی انجمنیں ہیں۔ وہ سب ایک کانفرنس کے ماتحت کام کر رہی ہیں۔ ان کے تخلوہ ای مبلغ شہربہ شہر، دیہہ بدیہہ (۳) پھرتے ہیں۔ اور مذہب کی تبلیغ میں سر توڑ کوشش کر رہے ہیں۔ لِسَانُهُمْ أَحْلٰلِ مِنَ السُّكُّرِ (۴) کا مصدقہ بن کر میٹھی میٹھی باتوں سے بھولے بھالے احناف کو دام تزویر (۵) میں پھاند لیتے ہیں۔ امام اعظم رحمہ اللہ تعالیٰ کی بظاہر

(۱) مرزاغلام احمد قادریانی کے پیر و کار۔ اس شخص نے اپنی یوگت کا دعویٰ کیا اور انہیاء کرام علیہم السلام کی شان میں نہایت بے باکی کے ساتھ گستاخیاں کیں۔ اور حضور ﷺ کے خاتم النبیین ہونے کا انکار کیا (ملکھس از بہار شریعت، ۵۶/۱)۔ (۲) لٹریچر (۳) گاؤں گاؤں۔ (۴) ان کی زبانیں شکر سے زیادہ میٹھی ہیں۔ (۵) دھوکہ بازی کے جال میں پھنسا لیتے ہیں۔

تعریف کرتے ہیں مگر حقیقت میں عوام کو مغالطہ میں ڈالتے ہیں مگر حنفی (۱) ہیں کہ ان کی ظاہری حالت دیکھ کر ان پر فریفہ (۲) ہو جاتے ہیں۔ کوئی تورشہ داری کے لحاظ سے، کوئی مالداری کے پاس سے، کوئی روزگار کی ضرورت کے لیے، کوئی تنخواہ کی ترقی کے لئے، کوئی محض جہالت سے وہابیت اختیار کر لیتا ہے۔ اسی طرح نیچری (۳) خیالات بھی بڑھ رہے ہیں۔ حدیث کے منکر (۴) بھی زوروں پر ہیں۔ رسائل نکالتے ہیں، مناظروں کا چیلنج دیتے ہیں۔ الغرض سب مذاہب اپنی اپنی اصلاح و ترقی میں کوشش ہیں۔ اگرست ہیں تو حضرات احناف چنان خفتہ انہ کے گوئی مردہ انہ۔ (۵)

گروہ حنفیہ کَثَرُهُمُ اللَّهُ (۶) کے ہر طبقہ میں مذاہب کی طرف سے لا پرواہی ہوئی ہے۔ حضرات علماء جن کا وجود ہمارے لئے باعث فخر ہے بڑے بڑے اکابر بفضلہ تعالیٰ زندہ موجود ہیں جن کے مقابلہ کی کسی غیر مذاہب کو جرأت نہیں ہو سکتی۔ مگر ان کے کان پر جوں تک نہیں رینگتی (۷)۔ وہ دیکھتے

(۱) امام اعظم ابوحنیفہ رض کے پیر دکار (۲) قربان (۳) سید احمد خان علی گڑھی کے پیر دکار۔ یہ شخص فرشتوں کے وجود کا منکر تھا اور انگریز کا حامی اور وظیفہ خور تھا۔ اسکے عقائد ملاحظہ فرمائیں: ”فصاحت و بلاغت کو قرآن مجید کا مجمزہ سمجھنا صحیح نہیں“۔ قرآن مجید میں موجود سابقہ انبیاء اکرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کے قصوں کو من گھڑت اور محض خیالی قصہ کہا ہے۔ ایک اور جگہ لکھا ”خدانہ ہندو ہے نہ عرفی مسلمان نہ مقلد نہ لامذہب نہ یہودی نہ عیسائی نہ تو پاکا چھٹا ہوا نیچری ہے معاذ اللہ تعالیٰ (خود نوشتہ ۲۳، ۳۱، ۸۰، ۱۲۲، ۱۲۸) (۲) عبد اللہ چکڑالوی کے پیر دکار۔ اس شخص نے سید احمد علی گڑھی ہی کے عقائد کو فروغ دیا تفصیل کیلئے کتاب ”برطانوی مظالم کی کہانی“ کا مطالعہ فرمائیں (۵) ایسے سوئے ہیں کہ مردہ۔ (۶) اللہ تعالیٰ ان کو زیادہ کرے (۷) بے پرواہ ہیں۔

ہیں کہ مذہب پر چاروں طرف سے حملہ ہو رہے ہیں۔ کوئی امام اعظم علیہ الرحمۃ کو کافر زندیق (۱) تک لکھ دیتا ہے۔ کوئی بہایہ شریف (۲) پر سینکڑوں اعتراض کرتا ہے۔ کوئی دُرِّ مختار کے پیچھے پڑا ہوا ہے۔ کوئی تقلید کو حرام، شرک، بدعت قرار دیتا ہے۔ مگر وہ توجہ نہیں کرتے۔ نہ اخباروں میں مضمون دیتے ہیں، نہ کوئی طریکت شائع کرتے ہیں، نہ کوئی رسالہ ان کے جواب میں لکھتے ہیں۔

ادھر امراء کا یہ حال ہے کہ رات دن دنیا کے نشہ میں مست نہ نماز سے کام، نہ روزہ کا پتا، نہ حج نہ زکوٰۃ۔ صبح و شام نواہی (۳) میں مصروف۔ خبر ہی نہیں کہ اسلام کیا چیز ہے؟ بیٹے کی شادی رچائیں گے تو آتش بازی، ناچ، باجا وغیرہ وابحیات اور فضول رسموں میں گھر بار بٹا دیں گے۔ مگر اشاعت اسلام و اشاعت مذہب میں ایک پیسہ تک خرچ کرنا فضول سمجھیں گے۔ اگر کوئی اہل علم اشاعت مذہب کیلئے کوئی رسالہ لکھتے تو یہ متمول (۴) ایک نسخہ بھی خریدنے سے دربغ (۵) کریں گے۔ بخلاف اس کے دوسرے مذاہب کے امراء اپنے خرچ سے چھپوا کر مفت تقسیم کرتے ہیں۔ رہے حضرات صوفیائے کرام حمّم اللہ تعالیٰ جن کے اشارہ سے سینکڑوں مرحلے طے ہو جاتے ہیں۔ مگر یہ حضرات بھی ذکرو مراقبہ میں ایسے مستغق ہیں کہ انہیں خبر ہی نہیں کہ دنیا میں کیا ہو رہا ہے۔ ایسے وقت میں جبکہ علماء کی سخت ضرورت ہے، ان کا جمود (۶) کیا رنگ لائے گا؟ اگر یہ حضرات اس طرف توجہ فرماتے تو ہر سال علماء کی ایک جماعت تیار کر سکتے

(۱) بے دین۔ (۲) دیکھو البحرح علی ابی حنفیۃ رحمہ اللہ مولفہ محمد دہلوی۔ (۳) ناجائز امور

(۴) مالدار (۵) انکار۔ تامل (۶) ٹھہراو

تھے۔ مگر افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ انہوں نے اس طرف توجہ ہی نہیں کی۔ ایک حضرت اقدس قبلہ علی پوری مددِ ظالمہ ہیں جنہوں نے مدرسہ لشتبیند یہ جاری کیا ہوا ہے مگر افسوس کہ وہ مدرسہ بھی ہماری امیدوں کے مطابق ترقی نہیں کر سکا۔

کتب حدیث (۱) کا ترجمہ آج تک کسی حنفی نہیں کیا۔ صحاح ستہ کا ترجمہ اردو میں وہابیوں نے کیا ہے جس میں جا بجا انہوں نے حنفی مذہب کی تردید کی ہے۔ مؤٹا امام محمد و آثار امام محمد کا ترجمہ بھی وہابیوں نے کیا ہے۔ اگر کوئی اہل علم شاذ و نادر اس طرف توجہ بھی کرے تو پھر مصارف طبع (۲) کہاں سے لائے؟ غرباء کے پاس پیسہ نہیں امراء کو مذہب کی ضرورت نہیں۔ اگر کوئی صاحب اپنی ضروریات سے بچا کر کوئی کتاب یا رسالہ طبع کرائے تو کوئی اس کا خریدار نہیں بنتا۔ پھر یا تو وہ کتاب میں جمع پڑی رہیں یا مفت تقسیم کی جائیں۔ اگر مفت تقسیم ہوں تو دوسری کتاب کے طبع کیلئے مصارف کہاں سے لائیں؟ غرض بڑی مشکل ہے۔ بہر حال میں نے ایک حدیث میں دیکھا کہ سرور عالم ﷺ نے فرمایا جو شخص میری امت میں سے چالیس حدیثیں جو کہ دین کے بارے میں ہوں یاد کرے تو اللہ تعالیٰ اُس کو فقہاء و علماء کے زمرہ میں اٹھائے گا۔ ایک روایت میں ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کو فقیہ عالم مبعوث کرے گا۔ ایک روایت میں ہے کہ میں اس کے لئے شافع و شہید بنوں گا (۳)۔ ایک روایت میں

(۱) یہ کتاب تقریباً ستر سال پہلے شائع ہوئی تھی اب الحمد للہ علیاً علماء اہل سنت نے تقریباً احادیث کی بیشتر کتب کے اردو تراجم کر دیے ہیں جو شائع بھی ہو چکے ہیں۔ (۲) پچھائی کے اخراجات۔

(٣) مشكلة المصاتيح كتاب العلم ص ٣٦.

ہے کہ اس کو حکم ہو گا کہ جنت کے جس دروازے کے راستہ تو چاہے داخل ہو (اربعین نوویہ) تو میں نے بھی اسی امید پر چالیس حدیثیں لکھنی شروع کیں اور ارادہ کیا کہ اخبار الفقیہ (امترس) میں شائع کی جائیں۔ پھر اگر کسی عالی ہمت نے توجہ کی تو علیحدہ بصورت رسالہ بھی طبع کی جائیں گی۔ امید ہے کہ حضرات احناف ان احادیث کو حفظ کر کے ثواب حاصل کریں گے اور اپنے مذهب کو بھی غیر کی دستبرد (۱) سے بچائیں گے۔ وَهَا أَنَا أَشْرَعُ فِي الْمَقْصُودِ بِتَوْفِيقِ اللَّهِ الْوَدُودِ (۲)۔ فقیر ابو یوسف محمد شریف عفی اللہ عنہ

## حدیث (۱)

عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ :  
 قَالَ : رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ  
 بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ إِمْرِئٍ مَا نَوَى فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ  
 وَرَسُولِهِ فَهِيَ هِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى  
 دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ إِنْرَأَةٌ يَتَرَوَّجُهَا هِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ۔  
 مُسْتَفِقٌ عَلَيْهِ (۳)

---

(۱) قبضہ، چنگل۔ (۲) اور اللہ الودود کی توفیق سے میں اپنے مقصود کو شروع کرتا ہوں۔ (۳) صحیح البخاری ۱/۳، الصحيح لمسلم ۱۲۰۰، سنن ابن داؤد ۳۰۰، النسائی ۲۷۱

ترجمہ:- حضرت سیدنا عمر بن الخطاب رض سے روایت ہے کہاں نے، فرمایا رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے، سوائے اس کے نہیں اعمال (کا اعتبار اور خدا کی درگاہ میں قبولیت) نیقوں (۱) کے ساتھ ہے۔ یعنی کوئی عمل بدون

(۱) امام احمد رضا محدث بریلوی قدس سرہ فرماتے ہیں: بیشک جو علم نیت جانتا ہے ایک ایک فعل کو اپنے لئے کئی کئی نیکیاں کر سکتا ہے مثلاً، جب نماز کیلئے مسجد کو چلا اور صرف یہی قصد ہے کہ نماز پڑھوں گا تو بے شک اس کا یہ چلنامہ مسجد، ہر قدم پر ایک نیکی لکھیں گے اور دوسرے پر گناہ محو کریں گے، مگر عالم نیت اس ایک فعل میں اتنی نیتیں کر سکتا ہے (۱) اصل مقصد یعنی نماز کو جاتا ہوں (۲) خاتمة خدا کی زیارت کروں گا (۳) شعار اسلام ظاہر کروں گا (۴) داعی الی اللہ کی اجابت کرتا ہوں (۵) تحریک المسجد پڑھنے جاتا ہوں (۶) مسجد سے خس و خاشاک وغیرہ دور کروں گا (۷) اعتکاف کرنے جاتا ہوں کہ مذہب مفتی بہ پر (نفلی) اعتکاف کیلئے روزہ شرط نہیں۔ ایک ساعت کا بھی ہو سکتا ہے، جب سے داخل ہوا ہر آنے تک اعتکاف کی نیت کرے۔ انتظار نماز کے ساتھ اعتکاف کا بھی ثواب پائے گا۔ (۸) امر الہی ”خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ“ (اپنی زینت لوجب مسجد جاؤ) کے امثال کو جاتا ہوں۔ (۹) جو وہاں علم والا ملے گا اس سے مسائل پوچھوں گا، دین کی باتیں سیکھوں گا (۱۰) جاہلوں کو مسئلہ بتاؤں گا، دین سکھاؤں گا (۱۱) جو علم میں میرے برابر ہو گا اس سے علم کی تکرار کروں گا (۱۲) علماء کی زیارت (۱۳) نیک مسلمان کا دیدار (۱۴) دوستوں سے ملاقات (۱۵) مسلمانوں سے میل (۱۶) جو رشتہ دار ملیں گے ان سے بکشادہ پیشانی مل کر صلی رحی (۱۷) اہل اسلام کو سلام (۱۸) مسلمانوں سے مصافی کروں گا (۱۹) ان کے سلام کا جواب دوں گا (۲۰) نماز با جماعت میں مسلمانوں کی برکتیں حاصل کروں گا (۲۱) و (۲۲) مسجد میں جاتے نکتے حضور سید عالم صلی اللہ علیہ و آله و سلم عرض کروں گا (۲۳) و (۲۴) دخول و خروج میں حضور و آل حضور و ازواج حضور پر درود بھیجوں گا اللہم صلی علی سیدنا محمد و علی ال سیدنا محمد و علی ازواج سیدنا محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ والہ وسلم (۲۵) بیماری مزاج پری کروں گا (۲۶) اگر کوئی تمنی والا ملتغزیت کروں گا (۲۷) جس مسلمان کو چھینک آئی اور اس نے الحمد للہ، کہا اسے یرحمت اللہ، کہوں گا (۲۸) امر بالمعروف (۲۹) و نہیں عن انکر کروں گا (۳۰) نمازوں کو وضو کا پانی دوں گا (۳۱) و (۳۲) خود موقوف نہ ہے، یا مسجد میں کوئی موقوف مقرر نہیں تو نیت کرے کہ اذان واقامت کہوں گا۔ اب یہ کہنے ش پایا یا دوسرے نے کہہ دی تاہم اپنی نیت کا ثواب پاچکا، فقد وقع اجرہ، علی اللہ (۳۳) جو راہ بھولا ہو گا اسے راستہ بتاؤں گا (۳۴) اندھے کی دشمنی کرروں گا (۳۵) جنازہ ملاتو نماز پڑھوں گا (۳۶) موقع پایا تو ساتھ دفن تک جاؤں گا۔ (۳۷) دو مسلمانوں میں نزاع ہوئی ۶

نیت معتبر اور مقبول نہیں۔ اور کسی آدمی کو اس کے کام میں حصہ یا ثواب نہیں مگر وہی جو اس نے نیت کی پس جس شخص کی ہجرت مغض خدا ﷺ اور اس کے رسول ﷺ کیلئے ہو (یعنی اس کی نیت میں طلبِ رضا و اقبال امر شارع (۱) ہو) تو اس کی ہجرت خدا ﷺ اور اس کے رسول ﷺ کے لئے ہے۔ (یعنی مقبول ہے اور اس پر ثواب عظیم مرتب ہوتا ہے) اور جس کی ہجرت مغض حصولِ دنیا کے لئے ہو یا کسی عورت سے نکاح کرنے کے لئے ہجرت کرتا ہو (خدا ﷺ اور رسول ﷺ کی رِضا مندی کیلئے نہ ہو) تو اس کی ہجرت اسی چیز کی طرف ہے جس کی طرف اس نے ہجرت کی یعنی حصولِ دنیا یا نکاح۔ اس کو بخاری و مسلم نے روایت کیا ہے۔

اس حدیث میں بڑا علم ہے۔ امام شافعی و احمد رحمہمَا اللَّهُ تَعَالَیٰ نے اس حدیث کو ثلث اسلام یا ثلث علم فرمایا ہے۔ یہقی نے اس کی توجیہ یہ

۵ توحیٰ الوع صلح کراؤں گا (۳۸) و (۳۹) مسجد میں جاتے وقت داہنے، اور نکتے وقت بائیں پاؤں کی تقدیم سے اتباع سنت کروں گا۔ (۴) راہ میں جو لکھا ہوا کاغذ پاؤں گا اٹھا کر ادب سے رکھ دوں گا۔ الی غیر ذلك من نیات کثیرہ۔ تو دیکھئے کہ جوان ارادوں کے ساتھ گھر سے مسجد کو چلا وہ صرف حمہ نماز کیلئے نہیں جاتا بلکہ ان چالیس حنات کیلئے جاتا ہے۔ تو گویا اس کا یہ چنانا چالیس طرف چنانا ہے اور ہر قدم چالیس قدم، پہلے اگر ایک نیکی تھا اب چالیس نیکیاں ہو گا۔ فتاویٰ رضویہ ۵۷۶ (تسهیل و تحریج شدہ)۔ (نیت کی مزید نصیس بحث فیضانِ احیاء العلوم میں ملاحظہ فرمائیں۔

(۱) اللَّهُ تَعَالَیٰ وَرَسُولُهُ ﷺ کے حکم کی پیروی

فرمائی ہے کہ علم یادل سے ہوتا ہے یا زبان سے یا بقیہ اعضاء سے اور نیت عمل دل کا ہے۔ اس لئے یہ حدیث علم کا تیسرا حصہ ہوئی۔ مرقاۃ (۱)

اکثر مصنفین اصلاح نیت کے لئے اپنی کتابوں کو اسی حدیث سے شروع کیا کرتے تھے۔ اس حدیث میں جناب رسول کریم ﷺ نے اخلاص کی ہدایت فرمائی ہے۔ اور ہر عمل کے ثواب کو نیت پر موقوف فرمایا ہے۔ اگر اعمال میں نیت نیک ہے تو ثواب ہے ورنہ نہیں۔ بھرت ایک عمل ہے اگر اس میں حق سمجھا و تعالیٰ کی رضا اور امثال امر مقصود ہے تو موجب برکات ہے۔ اگر نہیں تو کچھ نہیں۔ اسی طرح انسان جو عمل کرتا ہے اگر اس میں رضائے حق مقصود ہے تو باعث اجر ہے ورنہ نہیں۔ اب اس حدیث سے جو فوائد مستنبط (۲) ہو سکتے ہیں وہ سنو اور خوب یاد رکھو۔

۱۔ ایک شخص اپنے قربی کو کچھ خیرات دیتا ہے۔ اگر صرف اس کی غربتی کا خیال کر کے دیتا ہے۔ صلدہ رحمی کی نیت نہیں تو صدقہ کا ثواب پائے گا۔ لیکن صلدہ رحم نہ ہوگا۔ اگر شخص صلدہ رحمی کے لئے دیتا ہے تو صلدہ رحم کا ثواب ہوگا۔ صدقہ کا ثواب نہ ہوگا۔ اگر دونوں نیت کرے تو دونوں ثواب پائے گا۔ معلوم ہوا کہ ایک کام میں متعدد نیتیں کرنے سے ہر ایک نیت پر ثواب ملتا ہے۔

(۱) المرقاۃ ۹۸ / (۲) نکالے جاسکتے ہیں۔

۲۔ مثلاً مسجد میں بیٹھنا ایک عمل ہے اگر اس میں بہ نیت اعتکاف

بیٹھنے تو اعتکاف کا ثواب پائے گا۔ اگر نیت اعتکاف کے ساتھ یہ نیت بھی ہو کہ جماعت کا انتظار ہے تو حکم حدیث (جماعت کا منتظر نماز میں ہے) اس کو نماز کا ثواب بھی ملے گا (۱)۔ پھر اسکے ساتھ اگر یہ نیت کرے کہ آنکھ کان اور تمام اعضاء کی جملہ منہیات (۲) سے حفاظت ہوگی تو یہ ثواب بھی حاصل ہوگا۔ پھر اس پر یہ نیت بھی کرے کہ صلوٰۃ وسلام آنحضرت ﷺ پر بیٹھ کر پڑھوں گا تو اس کا ثواب بھی پائے گا۔ اگر یہ نیت بھی کرے کہ حج و عمرہ کا ثواب ملے (جیسے کہ حدیث میں آیا ہے کہ جو شخص وضو کر کے مسجد میں جاوے اس کو حج و عمرہ کا ثواب ملتا ہے) تو اس کو یہ ثواب بھی ملے گا (۳)۔ پھر اس پر یہ نیت بھی کرے کہ مسجد میں علم کا افادہ یا استفادہ ہوگا یا امر معروف اور نہیٰ منکر حاصل ہوگا تو اس ثواب کو بھی ضرور حاصل کر لے گا۔ پھر اگر یہ نیت بھی کرے کہ کوئی دینی بھائی مسجد میں ملے گا اس کی زیارت سے مستفیض ہوں گا تو یہ اور اجر ہوگا۔ اسی طرح اگر نیت تفکر (۴) و مراقبہ (۵) کی کرے کہ مسجد میں تنہا ہو کر دل کی جمعیت (۶) کے ساتھ مراقبہ کروں گا تو یہ اجر بھی پائے گا۔ الغرض جتنی نیتیں کرے گا سب کا ثواب پائے گا کیونکہ حدیث شریف کے الفاظ إِنَّمَا لِإِمْرٍ مَا نَوِيَ کا یہی مطلب ہے کہ جو نیت کرے گا وہ پائے گا۔

(۱) صحيح البخاری ۱/۹۰ (۲) منوہ باتوں سے (۳) سنن ابی داؤد ۱/۲۳۱۔

(۴) غور و فکر، سوچ بچار۔ (۵) حضوری دل سے اللہ تعالیٰ کا دھیان کرنا۔ (۶) یکسوئی

۳۔ اسی طرح اگر کسی میت کے ساتھ کوئی شخص نقدی یا غلہ قبر پر لے جائے۔ اور اس کی نیت یہ ہو کہ قبر پر مسائکین جمع مل سکتے ہیں۔ نیز عام مسائکین جنازے میں شامل ہو جاتے ہیں۔ تو کوئی حرج نہیں ہے۔ میت کیلئے جو کچھ دیا جائے گا حق سجناء و تعالیٰ اس کا ثواب اس میت کو ضرور پہنچائے گا۔ ہاں اگر اس کی نیت درست نہیں بلکہ مغض دکھا و مقصود ہے تو خواہ گھر کی کوٹھڑی میں بیٹھ کر خیرات کرے گا اس کا کچھ ثواب نہیں ہو گا۔ اس لئے کہ نیت صحیح نہیں۔ معلوم ہوا کہ اعمال کا دار و مدار نیت پر ہے۔ اگر نیت خدا پیشک کے لئے اور ایصال ثواب ہے تو قبر پر لے جانے سے کوئی حرج واقع نہیں ہوتا اور اگر نیت میں ریا ہے تو گھر میں بھی کچھ نہیں۔ لہذا مسلمانوں کو لازم ہے کہ ایسے امور میں نیت صحیح ہو۔ نہ یہ کہ ایسے کام ہی چھوڑ دیں۔

۴۔ اسی طرح میت کے بعد تیسرے یا ساتویں یا دسویں یا چالیسویں دن کھانا پا کر مسائکین کو کھلایا جائے (۱)۔ اس میں بھی اگر وارثوں کی نیت یہ ہے کہ ان دونوں میں مسائکین جمع ہو جاتے ہیں یا دوسرے خویش واقارب (۲) آ جاتے ہیں یا معین کرنے کے سبب کچھ نہ کچھ ادا ہو جاتا ہے نہ معین کرنے سے رہ جاتے ہیں تو معین کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ اگر نیت ہو کہ ان اوقات

(۱) حکیم الامت مفتی احمد یار خان نعیی علیہ الرحمۃ نے اس موضوع پر جاء الحق ص ۲۲۷ میں تفصیلی کام فرمایا ہے۔ (۲) قریبی رشتہ دار۔

مخصوصہ میں کھانا کھلانا تو پہنچتا ہے آگے پیچے کا ثواب نہیں پہنچتا۔ تو یہ نیت غلط ہے۔ اس کی اصلاح کردینی چاہیئے کہ میت کو جس روز کچھ ثواب پہنچانا چاہے پہنچتا ہے۔ کھانا ہو یا نقدی یا قرأت قرآن تخصیص ایام (۱) کوئی ضروری نہیں۔ اگر کوئی مصلحت ہو تو حرج بھی نہیں۔ معلوم ہوا کہ نیت پر اعمال کا مدار ہے۔ نیت ایصال ثواب ہے تو جس روز دے گا ثواب پہنچے گا۔ تیسرا دن ہو یا ساتوں یا دسویں۔ اگر نیت ریا ہے تو سب کچھ بے کار ہے۔

۵۔ اسی طرح اگر میت کے بعد لوگ بیٹھتے ہیں اور کلمہ پڑھتے ہیں۔ ان کی نیت یہ ہوتی ہے کہ خالی چپ چاپ بیٹھنے سے بجز حقہ کشی (۲) اور وابحیات (۳) فضول باتوں کے اور کوئی بات نہیں ہوتی۔ اگر کلمہ طیبہ جس کی نسبت حدیث شریف (۴) میں ”أَفْضَلُ الدِّرْكِ“ آیا ہے پڑھتے رہیں تو یقیناً موجب برکت ہے۔ پھر اگر شخص روایات کے مطابق ستر ہزار بار ہو جائے اور میت کو بخشا جائے تو امید مغفرت ہے۔ تو کیا وجہ ہے کہ بموجب حدیث إنما لإمرىٰ مانوی کلمہ پڑھنے والوں کو ان کی نیت کے مطابق ثواب نہ ملے۔ جب حضور ﷺ نے فرمایا ہے کہ اعمال کا مدار نیت پر ہے اور ہر شخص کو وہی ملے گا جو اس نے نیت کی۔ تو ضرور اجر ملے گا۔ پھر وہ میت کو بخشنیں گے تو ضرور میت کو بھی پہنچے گا (۵)۔

(۱) دنوں کو خاص کرنا۔ (۲) حقد بینا۔ (۳) فرش اور گندی باتیں۔ (۴) شعب الایمان ۲/۹۰۔

(۵) حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ ایک آدمی نے عرض کی، یا رسول اللہ ﷺ میری والدہ فوت ہو گئی ہیں اور انہوں نے کسی قسم کی وصیت ۶

۶۔ اسی طرح مجلس میلاد کا کرنا اور جلوس نکالنا ہے۔ تاکہ رسول کریم

کی شان ظاہر ہو اور اسلام کی عزت و عظمت و ہیبت مخالفینِ اسلام کے دلوں میں جاگزیں (۱) ہو۔ تو اسی حدیث کی رو سے جائز ہے کہ اس کی نیت نیک ہے۔

۷۔ اسی طرح ہر وہ کام جس کی ممانعت رسول کریم ﷺ نے فرمائی ہو نیک نیت کے ساتھ جائز اور کاری ثواب ہے۔

۸۔ قرآن شریف جنابت کی حالت میں پڑھنا منع ہے لیکن اگر بہ نیت دعا پڑھے تو درست ہے۔ مثلاً وہ آیات جن میں دعا ہے جنہی کو بہ نیت قراءت قرآن پڑھنا حرام اور بہ نیت دعا جائز۔ (۲)

۹۔ اسی طرح جنازہ میں سورہ فاتحہ کا پڑھنا امام اور مقتدی دونوں کے لئے بہ نیت قراءت درست نہیں اور بہ نیت دعا درست ہے (۳)۔

الحاصل ہر کام میں نیک نیت ہونا چاہیئے۔ حضرت سیدنا مولانا روم نے مثنوی شریف میں ایک حکایت لکھی ہے کہ ایک شخص نے مسجد کے پاس اپنا مکان بنوایا اور مسجد کی طرف ایک در بچہ (۴) رکھا۔ اس کے پیر نے پوچھا کہ یہ

۱۔ نہیں کی اور میراگمان ہے کہ اگر انہیں کلام کرنے کا موقع ملتا تو وہ صدقہ دیتیں پس کیا اگر میں ان کی جانب سے صدقہ کروں تو ثواب پہنچ گا، تو آپ ﷺ نے فرمایا، ہاں۔ الصحیح لمسلم ۲۱/۲، سنن ابی داؤد، ۲، ۲۳/۲ (۱) رجیس جانا، چھا جانا۔

(۲) بہار شریعت ۲/۲۳۔ (۳) بہار شریعت ۲/۱۵۷۔ (۴) کھڑکی۔

دریچہ کس لئے رکھا ہے۔ اس نے کہا کہ ہوا کے لئے۔ آپ نے فرمایا کہ اگر یہ نیت کرتا کہ یہ دریچہ مغض اس لئے رکھا کہ مسجد سے اذان کی آواز آ جائے یا جماعت کے کھڑے ہونے کا علم ہو جایا کرے تو ہوا خود بخود آ جایا کرتی اور تجھے اس کا ثواب (بھی) ہوتا۔

۱۰۔ اشعة اللمعات میں شیخ عبدالحق محدث دہلوی علیہ الرحمۃ فرماتے

ہیں کہ احادیث میں آیا ہے کہ جب ملائکہ بندوں کے اعمال آسمان پر لے جاتے ہیں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے الْقِ تِلْكَ الصَّحِيفَةُ الْقِ تِلْكَ الصَّحِيفَةُ اس صحیفہ کو ڈال (پھینک) دے، اس صحیفہ کو ڈال دے۔ وہ فرشتہ عرض کرتا ہے کہ خدا یا تیرے اس بندے نے نیک باتیں کیں نیک عمل کئے ہم نے سنا، دیکھا اس کی نیکیوں کے وقت میں لکھا، اب اسے کس طرح ڈال دیں حکم ہو گا کہ لَمْ يُرِدْ بِهِ وَجْهِي کہ اس بندہ نے اس عمل کے ساتھ میری رِضا کا ارادہ نہیں کیا۔ یعنی اس کی نیت اس عمل میں میری رِضا نہ تھی۔ اس لئے میرے حضور میں مقبول نہیں۔ اسی طرح ایک دوسرے فرشتے کو حکم ہو گا اُنکُتب لِفَلَانَ كَذَا وَ كَذَا۔ فلاں بندہ کے اعمال نامہ میں فلاں فلاں نیک عمل لکھ دے۔ فرشتہ عرض کرے گا کہ خدا یا اس نے تو یہ کام کیا نہیں تو کیسے لکھ دوں۔ حکم ہو گا کہ اس نے نیت کی تھی۔ اس کا ارادہ کرنے کا تھا مگر اس سے نہ ہو سکا۔ (۱) سجحان اللہ دیکھئے نیت نیک کرنے سے بغیر کئے اعمال کا ثواب مل

گیا اور بری نیت سے کئے ہوئے اعمال ضائع ہوئے۔ اللہ تعالیٰ سب مسلمانوں کو اخلاص کی توفیق دے۔ (امین بجاہ النبی الامین ﷺ)

## حدیث ﴿۲﴾

عَنْ مَعَاذِ بْنِ جَبَلٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ قَالَ كَيْفَ تَقْضِي إِذَا عَرَضَ لَكَ قَضَاءً؟ قَالَ أَقْضِي بِكِتَابِ اللَّهِ قَالَ فَإِنْ لَمْ تَجِدْ فِي كِتَابِ اللَّهِ؟ قَالَ فَبِسُنْتَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ فَإِنْ لَمْ تَجِدْ فِي سُنْتَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَجْتَهِدْ رَأِيِّي وَلَا أُلُوا قَالَ فَضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي صَدْرِهِ قَالَ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَفَقَ رَسُولُ رَسُولِ اللَّهِ لِمَا يَرْضِي بِهِ رَسُولُ اللَّهِ - رواه الترمذی و أبو داؤد والدارمی (۱)

ترجمہ:- حضرت سیدنا معاذ بن جبل ﷺ سے روایت ہے کہ جب ان کو رسول اللہ ﷺ نے یمن کی طرف قاضی بنا کر بھیجا تو فرمایا کہ جب تھے کوئی معاملہ پیش آئے تو تو کیسے فیصلہ کرے گا۔ حضرت سیدنا معاذ ﷺ نے عرض کیا کہ میں اللہ عز و جل کی کتاب کے ساتھ حکم کروں گا۔ آپ ﷺ نے فرمایا اگر اللہ

(۱) جامع الترمذی ۶۱۶/۳، سنن ابن ماجہ ۳۰۳/۳، الدارمی ۷۲/۱

عَزَّ وَجَلَ كَيْ تَكَبَّ مِنْ تَوَسُّكَ حَكْمَ نَهَىٰ بَأَنْتَ تَوَسُّكَ كَيْ كَرَأَهُوْ نَعْرَضَ  
 كَيْ كَرَأَهُوْ رَسُولَ كَرِيمَ كَيْ سَنَتَ كَيْ سَاتَحَهُ فِي صَلَهَ كَرَوْنَهُ كَأَنَّهُوْ نَعْرَضَ  
 تَوَسُّكَ رَسُولَ اللَّهِ كَيْ سَنَتَ مِنْ بَهْجِيَ اسْكَنَمَ كَوَنَهُ بَأَنْتَ تَوَسُّكَ كَيْ كَرَأَهُوْ نَعْرَضَ  
 عَرَضَ كَيْ كَمَ مِنْ اپَنِي عَقْلَ اورَ رَأَيَ كَيْ سَاتَحَهُ اجْتَهَادَ كَرَوْنَهُ كَأَوْرَ طَلَبَ ثَوَابَ مِنْ  
 كَمِيْ نَهَرَوْنَهُ كَأَنَّهُوْ حَضَرَتَ سَيِّدَنَا مَعَاذَ اللَّهِ كَهْتَهُ بِهِنْ بَهْرَ رَسُولَ كَرِيمَ رَوْفَ رَحِيمَ  
 نَهَرَ مِيرَے سَيِّدَنَا پَرَهَتَهُ مَارَا اورَ فَرَمَا يَا اَلْحَمْدُ لِلَّهِ كَهْتَهُ كَهْتَهُ كَهْتَهُ  
 رَسُولَ كَهْتَهُ  
 رَسُولَ كَهْتَهُ رَاضِيَ ہے۔

۱۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ استخراج احکام میں قرآن مقدم ہے

پھر حدیث۔

۲۔ اور یہ بھی معلوم ہوا کہ قرآن کو کوھنچ تان کر حدیث کے تابع نہیں  
 کرنا چاہیے بلکہ حدیث کو قرآن کے تابع کرنا چاہیے۔ چنانچہ مسئلہ فاتحہ خلف  
 الامام میں جو کہ مقلدین (۱) اور غیر مقلدین (۲) کا متنازعہ فیہ (۳) مسئلہ ہے  
 اس میں پہلے قرآن دیکھنا چاہیے۔ اللہ تعالیٰ کیلک قرآن شریف میں فرماتا ہے:  
 وَ إِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ

تُرَحَّمُونَ<sup>۵</sup>

ترجمہ کنز الایمان: اور جب قرآن پڑھا جائے تو اُسے کان لگا کر سُنُو اور

(۱) ائمہ شریعت کے پیروکار۔ (۲) تقید کا انکار کرنے والے۔ (۳) باہمی جمکران۔

خاموش رہو کہ تم پر رحم ہو۔ (اعراف ۲۰۲/۹)

اور حدیث (۱) میں آیا ہے اس کی نماز نہیں جو الحمد نہ پڑھے۔ اب ہمیں حدیث کو تابع قرآن سمجھنا چاہیے کہ یہ حدیث امام اور منفرد کے لئے ہے مقتدی کیلئے نہیں۔ اس طرح آیت اور حدیث میں تطبیق بھی ہو گئی اور مطلب بھی صاف ہو گیا۔ لیکن اگر ہم آیت کو ہیچ تان کریے مطلب لیں کہ یہ آیت کافروں کے بارے میں ہے حالانکہ کسی حدیث میں اس کا نزول کفار کے بارے میں نہیں آیا۔ یا یہ کہیں کہ قرآن سے مراد آیت میں الحمد کے آگے سورت ہے۔ یا یہ کہیں کہ استماع (۲) و انصات (۳) کے یہ معنی ہیں کہ اوپنجی نہ پڑھو وغیرہ وغیرہ۔ تو اس صورت میں قرآن کو حدیث کے تابع کرنا ہے۔ جو حدیث مذکور کے خلاف ہے۔

آمین بالجہر: (۲)

۳۔ اسی طرح مسئلہ آمین بالجہر میں ہم پہلے قرآن کو دیکھتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

أَدْعُوكُمْ تَضَرُّعًا وَ خُفْيَةً۔ (الاعراف ۵۵۸)

ترجمہ کنز الایمان: اپنے رب سے دعا کرو گرگراتے اور آہستہ۔

اور ظاہر ہے کہ آمین دعا ہے۔ اصل دعا میں اخفا (۵) ہے۔ تو اس آیت کو

(۱) الصحيح لمسلم ۱۶۹/۱۔ (۲) کان لگا کر سنا، (۳) خاموش رہنا،

(۴) اوپنجی آواز سے آمین کہنا۔ (۵) آواز پست یعنی ہلکی کرنا۔

مقدم سمجھ کر اصل آمین میں انھا سمجھنا چاہیے۔ اور اگر کسی حدیث میں رسول کریم ﷺ کا آمین کہنا ذرا آواز کھنچ کر بھی آیا ہو تو اسے تعلیم پر حمل کرنا چاہیے۔ نہ یہ کہ حدیث کو تو کچھ نہ کیا جائے اور آیت کا کوئی اور مطلب گھٹا جائے۔

### تقلید:(۱)

۲۔ اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ تقلید صحابہ ﷺ کے زمانے میں پائی جاتی تھی بلکہ رسول اللہ ﷺ نے تقلید کا ارشاد فرمایا کیونکہ حدیث میں جب کسی مسئلہ کا قرآن و حدیث سے فیصلہ نہ ہو تو حضرت سیدنا معاذ بن جبل ؓ نے اپنے اجتہاد اور رائے کے ساتھ فیصلہ کرنا کہا اور حضور ﷺ نے پسند فرمایا۔ جس سے معلوم ہوا کہ حضرت سیدنا معاذ ؓ اجتہاد سے فیصلہ کریں اور دوسرے مسلمان اس فیصلہ کو تسلیم کریں۔ کیونکہ حضرت معاذ ؓ کو حضور ﷺ نے قاضی بنا کر بھیجا۔ تو اگر لوگ ان کے فیصلہ کو قبول نہ کریں تو وہ قاضی کیسے ہوئے؟ اور کسی کے اجتہاد کو بلا معرفت دلیل قبول کرنا بھی تقلید ہے۔ اور یہ بھی معلوم ہوا کہ سرور عالم ﷺ نے حضرت سیدنا معاذ ؓ کو یہ نہیں فرمایا کہ اگر کوئی مسئلہ قرآن یا حدیث سے نہ ملے تو مجھ سے دریافت کر لینا، کسی کو تکمیل کر مجھ سے فیصلہ دریافت کر لینا۔ بلکہ ان کے اجتہاد کو پسند فرمایا۔ جس سے معلوم ہوا کہ مجتہد، اگر قرآن و حدیث میں صریح (۲) مسئلہ نہ پائے تو اجتہاد اور قیاس سے

(۱) لغوی معنی ہیں کہ گلے میں ہاریا پسہ ڈالنا اور اصطلاح میں کسی کے قول فعل کو لازم جانا یعنی اس کی پیروی کرنا۔ تقلید کی بحث جاء الحلق میں ص ۲۳ پر ملاحظہ فرمائیں۔ (۲) واضح طور پر۔

جو حکم کرے اس کا حکم ماننا غیر مجتہد پر لازم ہے اور یہی تقلید ہے جو آپ ﷺ کے زمانہ میں آپ ﷺ کی اجازت سے لوگ کیا کرتے تھے۔

شیخ عبدالحق علیہ الرحمۃ اشاعت المعمات میں اس حدیث کی شرح میں فرماتے ہیں۔ دریں حدیث دلیل است بر شریعت قیاس و اجتہاد برخلاف اصحاب نبووی کہ منکر قیاس اند۔ (۱)

ایک شبہ:

بعض لوگ شبہ کرتے ہیں کہ حضرت سیدنا معاذ رضی اللہ عنہ کی حدیث صحیح نہیں۔ علامہ ابن القیم اعلام الموقعین ص ۳۷ میں اس کے جواب میں فرماتے ہیں کہ اس حدیث کو سب اہل علم نے نقل کیا ہے اور اس کے ساتھ جدت پکڑی ہے۔ نیز اس کی ایک سند متصل بھی ہے جس کے رجال (۲) مؤثث (۳) ہیں۔ پھر بحوالہ خطیب نقل کرتے ہیں:

قَالَ أَبُو بَكْرٍ الْخَطِيبُ وَ قَدْ قِيلَ أَنَّ عِبَادَةَ بْنِ نَسِيٍّ  
رَوَاهُ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ غَنْمٍ بْنِ مُعَاذٍ وَ هَذَا إِسْنَادٌ مُتَّصِلٌ  
وَ رِجَالُهُ مَعْرُوفُونَ بِالْتِقَةِ انتہی۔ (۴)

(۱) ترجمہ: قیاس اور اجتہاد کے شرعی ہونے پر اس حدیث میں دلیل ہے برخلاف اہل نبووی کے کو وہ قیاس کا انکار کرتے ہیں۔ (۲) راوی (۳) قابل اعتماد۔ (۴) ترجمہ: ابو بکر خطیب نے کہا ”اور کہا گیا ہے کہ عبادہ بن نسی نے عبد الرحمن بن غنم بن معاذ سے اس حدیث کو روایت کیا اور اس کی اسناد متصل ہیں اور اس کے رجال معروف بالثقة ہیں۔“

## حدیث ﴿۳﴾

عَنْ رَافِعٍ بْنِ خُدَيْجٍ قَالَ :

سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ أَسْفِرُوا بِالْفَجْرِ فَإِنَّهُ أَعْظَمُ لِلْأَجْرِ - رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَقَالَ حَسَنٌ صَحِيحٌ وَأَبُو دَاؤِدَ وَالْدَّارِمِيُّ (۱)

ترجمہ:- حضرت سیدنا رافع بن خدنج رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ سنائیں نے رسول کریم رَوْفَ رَحِیْمَ رض کو آپ ﷺ فرماتے تھے کہ نماز فجر میں اسفار کرو یعنی روشنی میں ادا کرو۔ کیونکہ اس کا روشنی میں ادا کرنا اجر میں بہت بڑا ہے۔

ترمذی نے اس حدیث کو حسن صحیح کہا ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نماز فجر کو اچھی روشنی میں پڑھنا بہت ثواب ہے۔ اور یہی مذهب امام عظیم رض کا ہے۔

شیخ عبدالحق محدث دہلوی علیہ الرحمۃ "أشیعة اللّمعات" ص ۲۰۰ میں فرماتے ہیں کہ اسفار کی حد ہمارے مذهب کے مشائخ سے اس طرح منقول ہے کہ چالیس آیت یا سانچھ یا اس سے زیادہ سو آیت تک بطریق ترتیل قراءت (۲) پڑھ کر نماز ادا کرے۔ اگر بالفرض بعد فراغت نماز کوئی سہواں کی

(۱) جامع الترمذی باب ما جاء بالاسفار بالفجر ۱/۲۰۰، السنن لاہی داؤد

(۲) کھنہ کھنہ کر پڑھنا ۱/۴۱، الدارمی ۱/۳۰۰۔

طہارت میں ظاہر ہو یا کسی وجہ سے نماز کو دہرانا پڑے تو طلوع آفتاب سے پہلے پہلے اسی طرح قراءت مسنون کے ساتھ اس کا اعادہ (۱) ممکن ہو۔ بخاری شریف میں حضرت سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے ایک روایت آئی ہے جو اس حدیث کی تائید کرتی ہے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ مَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
صَلَّى صَلْوَةً لِغَيْرِ مَيْقَاتِهَا إِلَّا صَلَوَتِنِ جَمَعَ بَيْنَ الْمَغْرِبِ  
وَالْعِشَاءِ بِجَمِيعِ وَصَلَّى الْفَجْرَ قَبْلَ مَيْقَاتِهَا۔ رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ  
وَمُسْلِمٌ قَبْلَ وَقْتِهَا بِغَلْسٍ (۲)

حضرت سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول کریم صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کو کبھی نہیں دیکھا کہ آپ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے نماز کے غیر وقت میں نماز پڑھی ہو یعنی ہمیشہ حضور صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نماز کو اس کے وقت میں ادا فرمایا کرتے تھے سو اے دو نمازوں کے کہ آپ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے مغرب اور عشاء کو مزدلفہ میں جمع کیا اور فجر کو اس کے وقت سے پہلے پڑھا۔ صحیح مسلم میں ”قبل و قته“ کے آگے ”بغلس“ کا لفظ بھی آیا ہے۔ یعنی نماز فجر کو اس کے وقت سے پہلے غلس (۳) میں پڑھا۔ شارح صحیح مسلم امام نووی رحمہ اللہ تعالیٰ اس کی شرح میں فرماتے ہیں کہ وقت سے پہلے تو اجماعاً نماز جائز نہیں۔ تو اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ

(۱) لوٹانا۔ (۲) صحیح البخاری ۱/۲۲۸ (۳) آخر رات کی تاریکی کو کہتے ہیں (یعنی فجر کا ابتدائی وقت) نزہۃ القاری ۱/۷۶۔

آپ ﷺ نے وقت متعاد (۱) سے پہلے پڑھی یعنی مزدلفہ میں فجر اندھیرے میں پڑھی۔ اگرچہ بعد طلوع فجر پڑھی لیکن اندھیرے میں فجر پڑھنا چونکہ آپ ﷺ کی عادت نہ تھی اس لئے اس روز آپ ﷺ نے نماز فجر روز مرد کے وقت متعاد سے پہلے پڑھی۔ بخاری و مسلم کی اس حدیث سے معلوم ہوا کہ روز مرد آپ ﷺ کی عادت مبارکہ فجر نماز میں اسفار کرنا تھا۔ بعض نے اسفار کا معنی ظہور فجر کیا ہے اور یہ باطل ہے اس لئے کہ قبل ظہور تو نماز فجر جائز ہی نہیں۔ تو ثابت ہوا کہ اسفار سے مراد تنویر ہے یعنی خوب روشنی کرنا اور غلس کے بعد ہے یعنی زوال ظلمت کے بعد اور حضور نبی کریم ﷺ کا ”فَإِنَّهُ أَعْظَمُ لِلَّاجِرِ“، فرمانا اس بات پر دلیل ہے کہ نماز غلس میں بھی ہو جاتی ہے اور اس کا اجر ہے مگر اسفار میں زیادہ اجر ہے۔ تو اگر اسفار سے مراد وضو ح فجر ہو تو اس سے پہلے تو نماز ہی جائز نہیں۔ پھر وضو ح فجر میں زیادہ اجر کیسے ہوا؟

اس مضمون کی بہت حدیثیں آئی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ فجر کی نماز اچھی روشنی میں پڑھنا مستحب ہے اور زیادہ اجر کا باعث ہے۔ سنن نسائی میں محمود بن لبید اپنی قوم کے چند انصار بزرگوں سے روایت کرتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ نے فرمایا ”مَا أَسْفَرْتُمْ بِالصُّبْحِ فَإِنَّهُ أَعْظَمُ لِلَّاجِرِ“ کہ صبح کا جس قدر اسفار کرو گے وہ اجر میں بڑا ہوگا (۲)۔ اس حدیث کو حافظ

(۱) وہ وقت جس میں حضور ﷺ عادۃ نماز فجر پڑھتے تھے۔ وقت مقررہ۔

(۲) السنائی کتاب الصلوٰۃ ۱۱/۶۵۔

زیلیعی نے صحیح کہا تو اس حدیث سے اسفار کے معنی بھی معلوم ہو گئے کہ خوب روشنی کرنا ہے اور مخالفین کی تاویلات کی بھی تردید ہو گئی۔

ایک حدیث میں آیا ہے کہ رسول کریم ﷺ نے حضرت سیدنا بلاں

کوفر مایا:

”يَا بِلَالُ نَوْرٌ بِصَلْوَةِ الصُّبْحِ حَتَّىٰ يَبْصُرَ الْقَوْمُ مَوَاقِعَ نَبِيلِهِمْ مِنَ الْأَسْفَارِ“۔

ترجمہ: اے بلاں ﷺ! صحیح کی نماز میں اتنی روشنی کیا کرو کہ لوگ اسفار کی وجہ سے اپنے تیروں کے گرنے کی جگہ دیکھ لیا کریں۔ اس حدیث کو ابو داؤد و طیالسی اور ابن ابی شیبہ و اسْلَقْ بن راہویہ و طبرانی نے مجمع میں روایت کیا۔ (صحیح بہاری جلد ۲ ص ۲۵۶) آثار السنن میں اس کی سند کو حسن کہا ہے۔ اس حدیث سے بھی ثابت ہوا کہ فجر میں اسفار مستحب ہے۔ تیروں کے گرنے کی جگہ اسی وقت نظر آ سکتی ہے جب کہ اچھی روشنی ہو۔ ایک حدیث میں آیا ہے۔

”مَنْ نَوَرَ الْفَجْرَ نَوَرَ اللَّهُ فِي قَبْرِهِ وَقُلْبِهِ وَقَبْلَ صَلَوَاتِهِ رَوَاهُ الدَّنِيلِمِي“

رسول کریم ﷺ نے فرمایا جو شخص فجر کو روشنی میں پڑھے اللہ تعالیٰ اس کی قبر اور اس کے دل کو روشن کرتا ہے اور اس کی نماز مقبول ہو جاتی ہے (صحیح بہاری)۔ (۱)

(۱) خلائقہ امام احمد رضا رض، علامہ ظفر الدین بہاری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی تالیف۔

## ایک شبہ۔

بعض احادیث میں آیا ہے کہ رسول کریم ﷺ فجر کی نماز غسل یعنی اندھیرے میں پڑھتے تھے۔ عورتیں نماز فجر میں حاضر ہوتی تھیں۔ جب فارغ ہو کر گھروں میں جاتی تھیں تو بسبب اندھیرے کے پچانی نہیں جاتی تھیں۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ وہ اندھیرا مسجد کے اندر ونی حصہ میں ہوتا تھا نہ یہ کہ صحن میں بھی اندھیرا ہوتا تھا۔ اسفار کے وقت بھی مسجد کے اندر ونی حصہ میں اندھیرا ہوا کرتا ہے۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ آپ اتنا زیادہ اسفار نہ کرتے تھے کہ آفتاب کا طلوع قریب ہو جائے۔ کیونکہ حدیث میں آپ ﷺ کا اسفار میں نماز فجر پڑھنا ثابت ہے۔ چنانچہ حضرت سیدنا بیان ﷺ سے روایت ہے کہ میں نے حضرت سیدنا انس ﷺ سے عرض کیا کہ رسول کریم ﷺ کی نماز کے اوقات بیان فرمائیے تو انہوں نے کہا کہ ظہر کی نماز زوال آفتاب کے بعد اور عصر کی نماز تھا رے ظہر و عصر کے درمیان پڑھا کرتے تھے۔ اور مغرب کی نماز غروب آفتاب کے وقت اور عشاء کی نماز غروب شفق (۱) کے وقت ”وَ يُصَلِّي الْغَدَاءَ عِنْدَ طُلُوعِ الْفَجْرِ حِينَ يَفْسَحُ الْبَصَرُ“ اور فجر کی نماز طلوع صبح کے بعد پڑھتے تھے جب کہ زگاہ کھلنے لگے یعنی دور دور کی چیزیں

(۱) شفق اس روشنی کو کہتے ہیں جو غروب آفتاب کے بعد آسمان کے غربی کنارے پر ظاہر ہوتی ہے اور یہ دو طرح کی ہے سرخ اور سفید پہلے سرخ آتی ہے پھر سفید جب سفید غروب ہو جائے تو نماز عشاء کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔

نظر آنے لگیں۔ اس حدیث کو ابو یعلی نے روایت کیا۔ اس کی سند حسن ہے (مجمع الزوائد)۔

اسی طرح ایک دوسری حدیث میں حضرت بیان ﷺ ہی سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا سِمِعْتُ أَنَسًا يَقُولُ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يُصَلِّيُ الْصُّبْحَ حِينَ يَفْسَحُ الْبَصَرُ رَوَاهُ الْإِمَامُ أَبُو مُحَمَّدٍ الْقَاسِمِ بْنِ ثَابِتَ السَّرْخِسِيِّ فِي كِتَابِ غَرِيبِ الْحَدِيثِ۔ (۱)

ترجمہ: حضرت سیدنا انس ﷺ کہتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ ایسے وقت میں نماز پڑھتے تھے کہ نگاہ دور تک پہنچ سکے۔ (ف) ان دونوں حدیثوں سے معلوم ہوا کہ رسول کریم ﷺ نماز صحیح اسفار میں پڑھتے تھے۔ طبرانی میں مجاہد سے روایت ہے وہ قیس بن سائب ﷺ سے روایت کرتے ہیں:

كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّيُ الْفَجْرَ حَتَّى يَتَغَشَّى النُّورُ السَّمَاءً۔ (۲)

قیس کہتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ اس وقت فجر پڑھتے تھے جبکہ آسمان میں روشنی پھیل جاتی تھی۔ اس حدیث سے بھی معلوم ہوا کہ فجر کی نماز

(۱) الدرایہ فی تخریج الاحادیث ۱/۱۰۶۔ (۲) مجمع الزوائد ۱/۳۰۵۔

حضور اللئيل اسفار میں پڑھتے تھے۔ پس یا تو احادیث فعلیہ (۱) میں تطیق (۲) کی جائیگی کہ اندر ہیرے سے مراد اندر وہی حصہ مسجد کا اندر ہیرا ہے یا یہ کہ اسفار اتنا زیادہ نہیں ہوتا تھا کہ آفتاب کا نکلنا قریب ہو جائے کمامر۔ یا غلس میں نماز پڑھنا بیان جواز کے لئے تھا یا احادیث فعلیہ میں بسبب متعارض ہونے کے کسی فریق کے لئے ججت نہ رہی اور احادیث قولیہ (۳) بلا معارض باقی رہیں۔ تو لامالہ احادیث قولیہ پر عمل ہو گا۔ علاوہ اس کے قول اور فعل میں جب تعارض ہو تو قول مقدم ہوتا ہے۔ کَذَا قَالَ الشَّيْخُ عَبْدُ  
الْحَقِّ فِي أَشْعَةِ الْمَعَاتِ تَوَسَّلَ مَسْلَهُ میں بھی احادیث قولیہ "أَسْفِرُوا  
بِالْفَجْرِ" اور "نُورٌ یا بَلَالٌ" حدیث عکس پر جو کہ فعلی ہے مقدم ہوں گی۔

حضراتِ صحابہ کرام (رضی اللہ عنہم):

علاوہ اس کے صحابہ کرام ﷺ سے بھی اسفار ثابت ہے۔ چنانچہ امام طحاوی نے بسند صحیح ابراہیم نجفی سے روایت کیا ہے۔ انہوں نے کہا مَا اجْتَمَعَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ عَلَى شَيْءٍ مَا اجْتَمَعُوا عَلَى التَّنْوِيرِ یعنی رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کسی بات پر اس قدر متفق نہ ہوئے جس قدر اسفار فجر متفق ہوئے (۲)۔

(۱) ایسی احادیث کہ جس میں حضور ﷺ کے کسی کام کے کرنے کا ذکر ہو۔ (۲) مطابقت، دو متعارض روایتوں میں مطابقت، (۳) وہ احادیث کہ جس میں حضور ﷺ نے کچھ فرمایا ہو۔ (۴) شرح معانی الاثار باب وقت الفجر ۱۰۹۔

حضرت سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ :

حضرت سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔

قَالَ صَلَّى بِنَا أُبُو بَكْرٍ صَلْوَةُ الصُّبْحِ فَقَرَأَ الْأَمْرَانَ فَقَالُوا كَادَتِ الشَّمْسُ تَطْلُعُ قَالَ لَوْ طَلَعَتْ لَمْ تَجِدُنَا غَافِلِينَ رَوَاهُ الْبَيْهِيُّ فِي السُّنْنِ الْكُبْرَى (۱)۔ صحیح بہاری  
ص ۲۵۶۔

حضرت سیدنا انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے ہمیں صبح کی نماز پڑھائی تو سورہ آل عمران پڑھی لوگوں نے (بعد فراغت نماز) کہا کہ آفتاب نکلنے کے قریب ہے۔ آپ رضی اللہ عنہ نے فرمایا اگر آفتاب نکل آتا تو ہمیں غافل نہ پاتا یعنی ہمیں نماز میں دیکھتا۔ اس حدیث کو ہمیقی نے سنن کبریٰ میں روایت کیا ہے۔ معلوم ہوا کہ حضرت سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نماز فجر اسفار میں پڑھا کرتے تھے۔

حضرت سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ :

عَنْ أَبِي عُثْمَانَ النَّهَدِيِّ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَلْفَ عُمَرَ صَلْوَةُ الْفَجْرِ فَمَا سَلَّمَ حَتَّىٰ ضَنَّ الرِّجَالُ ذُوو الْعَقُولِ أَنَّ الشَّمْسَ طَلَعَتْ فَلَمْ يُسَلِّمْ قَالُوا يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ كَادَتِ الشَّمْسُ تَطْلُعُ قَالَ فَتَكَلَّمَ بِشَيْءٍ لَمْ أَفْهَمْهُ، فَقُلْتُ أَيْ شَيْءٍ (۱)

(۱) سنن الکبیری للبیهقی ۱/۳۷۹۔

قَالَ فَقَالُوا لَوْ طَلَعَتِ الشَّمْسُ لَمْ تَجِدُنَا غَافِلِينَ - رَوَاهُ  
الْبَيْهِقِيُّ فِي السُّنْنِ الْكُبْرَى - (۱)

حضرت ابو عثمان نہدی رض کہتے ہیں کہ میں نے حضرت سیدنا عمر رض کے پیچھے نماز فجر پڑھی آپ نے سلام نہ پھیرا یہاں تک کہ عقلمند لوگوں نے  
ظن (گمان) کیا کہ آفتاب طلوع ہو گیا اور آپ نے سلام نہ پھیرا لوگوں نے  
(بعد فراغت نماز) عرض کی کہ اے امیر المؤمنین رض آفتاب نکلنے کے قریب  
ہے۔ حضرت ابو عثمان رض کہتے ہیں کہ حضرت سیدنا عمر رض نے کچھ کلام کیا جو  
میں نہیں سمجھا تو میں نے لوگوں سے پوچھا کہ آپ نے کیا فرمایا ہے۔ انہوں  
نے کہا کہ آپ رض فرماتے ہیں کہ اگر آفتاب نکل آتا تو ہمیں غافل نہ پاتا۔  
اس کویہقی نے سنن کبری میں روایت کیا۔ صحیح بہاری  
(ف) معلوم ہوا کہ حضرت سیدنا عمر رض بھی اسفار میں نماز فجر پڑھا  
کرتے تھے۔

حضرت سیدنا علی المرتضی رض :

عَنْ يَزِيدِ الْأَوْدِيِّ قَالَ كَانَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ  
يُصَلِّيُّ بِنَا الْفَجْرَ وَنَحْنُ نَتَرَاءُ الشَّمْسَ مَخَافَةً أَنْ تَكُونَ قَدْ  
طَلَعَتْ رَوَاهُ الطَّحاوِيُّ (۲) -

یزید الاوڈی کہتے ہیں کہ حضرت سیدنا علی رض ہمیں فجر کی نماز پڑھایا

(۱) السنن الکبری للبیهقی ۱/۳۷۹۔ (۲) شرح معانی الاثار للطحاوی ۱/۱۰۲۔

کرتے تھے اور ہم آفتاب کو دیکھتے تھے اس ڈر سے کہ کہیں نکل نہ آیا ہو۔ معلوم ہوا کہ حضرت سیدنا علیؓ بھی اچھی روشنی میں فجر پڑھایا کرتے تھے۔

عبدالرزاق ابن ابی شیبہ و طحاوی نے سند صحیح روایت کیا ہے کہ حضرت علیؓ اپنے مَوْذَنَ کو فرماتے تھے أَسْفِرْ أَسْفِرْ يَعْنِي بِصَلَوةِ الصُّبْحِ - کہ اسفار کرو اسفار کرو صبح کی نماز میں۔ (۱)

حضرت سیدنا عبد اللہ بن مسعودؓ :

امام طحاوی عبد الرحمن بن یزید سے روایت کرتے ہیں۔  
قَالَ كُنَّا نُصَلِّي مَعَ ابْنِ مَسْعُودٍ فَكَانَ يُسْفِرُ بِصَلَوةِ الصُّبْحِ - (۲)

عبدالرحمن کہتے ہیں کہ ہم ابن مسعودؓ کے ساتھ نماز پڑھتے تھے۔ وہ نماز صبح میں اسفار کیا کرتے تھے۔ طبرانی نے کبیر میں اس طرح روایت کیا ہے۔ کَانَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعُودٍ يُسْفِرُ بِصَلَوةِ الْفَجْرِ مجمع الزوائد میں اس کے سب راوی ثقہ لکھے ہیں۔ (۳)

الحاصل مذہب امام اعظم کا کہ فجر میں اسفار مستحب ہے نہایت قوی ہے۔ شیخ عبدالحق محدث دہلوی اشعة اللّمعات میں فرماتے ہیں کہ فجر کی تاخیر اخیر وقت تک اجماعاً بلا کراہت مباح ہے اور تقلیل جماعت بھی مکروہ۔ اور

(۱) مصنف عبد الرزاق ۱/۳۱۹، شرح معانی الاثار للطحاوی ۱/۲۳۲۔ (۲) شرح معانی الاثار للطحاوی ۱/۲۳۵۔ (۳) مجمع الزوائد کتاب الصلوة ۲/۶۵۔

لوگوں کو مشقت میں ڈالنا بھی مکروہ یعنی غلس میں فجر پڑھنا ایک تو تقلیل جماعت کا باعث ہے جو مکروہ ہے اور دوسرا لوگوں کو مشقت میں ڈالنا ہے اور وہ بھی مکروہ ہے۔ جیسے حضرت سیدنا معاویہ رض کو رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلّم نے طویل قرأت سے منع فرمایا۔ اور اسفار میں نماز پڑھنا باعث کثرت جماعت اور آسانی ہے۔ علاوہ اس کے فجر کی نماز کے بعد اسی جگہ آفتاب نکلنے تک بیٹھے رہنا مستحب ہے جو اسفار میں آسان ہے لیکن غلس میں آسان نہیں۔ وَا لَّهُ تَعَالَى اَعْلَم۔

## حدیث ﴿۲﴾

### ظہر کا مسنون وقت

عَنْ أَبِي ذِرٍ رض قَالَ كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ صلی اللہ علیہ و آله و سلّم فَأَرَادَ الْمُؤَذِّنُ أَنْ يُؤَذِّنَ فَقَالَ لَهُ أَبِرْدُ ثُمَّ أَرَادَ أَنْ يُؤَذِّنَ فَقَالَ لَهُ أَبِرْدُ ثُمَّ أَرَادَ أَنْ يُؤَذِّنَ فَقَالَ لَهُ أَبِرْدُ حَتَّى سَاوَى الْظِّلُّ التَّلُولَ فَقَالَ النَّبِيُّ صلی اللہ علیہ و آله و سلّم إِنَّ شِلَّةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْحٍ جَهَنَّمَ - رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (۱)

ترجمہ:- حضرت سیدنا ابوذر غفاری رض سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ ہم رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلّم کے ہمراہ سفر میں تھے۔ مؤذن نے اذان دینے کا

(۱) صحيح البخاري ۱/۸۷ باب الاذان، الصحيح لمسلم باب استحباب الابراد بالظہر

ارادہ کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا ٹھنڈا کرو یعنی وقت ٹھنڈا ہونے دو۔ اس نے پھر تھوڑی دیر کے بعد اذان دینے کا ارادہ کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا ٹھنڈا ہونے دو۔ اس نے پھر تھوڑی دیر کے بعد اذان کا ارادہ کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا اور ٹھنڈا ہونے دو۔ یہاں تک کہ سایہ ٹیلوں کے برابر ہو گیا۔ پھر آپ ﷺ نے فرمایا کہ گرمی کی شدت دوزخ کے جوش سے ہوتی ہے۔

اس کو امام بخاری نے روایت کیا۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ظہر کا وقت ایک مثل کے بعد بھی رہتا ہے۔ کیونکہ یہ امر مشاہدہ سے معلوم ہے کہ ٹیلوں کا سایہ بہت دیر سے ظاہر ہوتا ہے کیونکہ ٹیلے اشیا منبسط (۱) میں سے ہیں۔ یعنی مٹی یا ریت کے اوپر ڈھیر کو ٹیلہ کہتے ہیں۔ اس کا سایہ جب ایک مثل ہو جیسا کہ حدیث مذکور میں آیا ہے تو اشیا منصبہ (۲) لکڑی وغیرہ جو کھڑی کی جائے اس کا سایہ مثل سے زیادہ ہوتا ہے اور حدیث مذکور میں صاف تصریح ہے کہ ظہر کی اذان اس وقت ہوئی جب کہ ٹیلوں کا سایہ ان کے برابر ہو گیا۔ تو یہ اذان کھڑی چیزوں کے سایہ کے ایک مثل کے بعد میں ہوئی۔ تو ثابت ہوا کہ ظہر کا وقت ایک مثل کے بعد تک باقی رہتا ہے۔ علاوہ اس کے اذان تو ایک مثل کے بعد ہوئی اور اذان اور نماز میں ایک معتمدہ فصل (۳) ہوتا ہے۔ تو نماز کا ایک مثل کے بعد ہونا اور بھی ظاہر ہو گا۔ یہی مذہب ہے حضرت سیدنا امام اعظم ابوحنیفہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کا کہ نماز ظہر کا وقت دو مثل تک باقی رہتا ہے۔

(۱) پھلی ہوئی اشیاء۔ (۲) نصب کی جانے والی اشیاء۔ (۳) عادت کے مطابق وقفہ یا فاصلہ۔

اسی کی تائید میں وہ حدیث ہے جو کہ امام بخاری علیہ الرحمۃ نے عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کی ہے۔ انہوں نے رسول کریم ﷺ سے سافر ماتے تھے کہ تمہاری عمر، ان لوگوں کی عمر کے مقابلہ میں جو تم سے پہلے تھے ایسی ہے جیسے کہ عصر کی نماز سے غروب شمس تک۔ اہل تورات کو تورات شریف ملی۔ انہوں نے کام کیا جب آدھا دن ہو گیا تو وہ عاجز آ گئے یعنی تھک گئے تو ان کو ایک ایک قیراط (۱) دیا گیا۔ پھر اہل بھیل کو انھیل شریف ملی تو انہوں نے عصر تک کام کیا پھر عاجز ہو کر رہ گئے تو ان کو بھی ایک ایک قیراط ملا پھر ہمیں قرآن دیا گیا تو ہم نے غروب آفتاب تک کام کیا تو ہمیں دو دو قیراط عطا ہوئے اس پر ان دونوں اہل کتاب (۲) نے کہا کہ اے خدا تو نے ان کو دو دو قیراط دیئے اور ہمیں ایک ایک قیراط دیا حالانکہ ہم کام میں ان سے بڑھے ہوئے ہیں۔ تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ کیا میں نے تمہاری مزدوری میں سے کچھ نقصان کیا؟ انہوں نے کہا نہیں۔ تو فرمایا کہ یہ میرا فضل ہے جس کو چاہوں دے دوں۔ اس کو بخاری نے روایت کیا۔ (۳)

---

(۱) درہم کے بارہویں حصے کے برابر ایک وزن، اور حدیث میں قیراط کے متعلق یوں بھی آیا ہے چنانچہ حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول کریم ﷺ نے فرمایا جو شخص حالت ایمان میں اور ثواب کی نیت سے کسی مسلمان کے جنازے کے ساتھ گیا اور اس کی نماز جنازہ پڑھی اور دفن سے فراغت تک اس کے ساتھ رہا اس کو دو قیراط اجر ملے گا اور ہر قیراط احاد پہاڑ کے برابر ہوگا، اور جو شخص نماز جنازہ پڑھ کر دفن سے پہلے لوٹ آیا اس کو ایک قیراط اجر ملے گا۔ الصحیح لبخاری ۱۲/۱  
(۲) یہود و نصاریٰ۔ (۳) صحیح البخاری ۲/۹۲۔

(ف): اس حدیث سے بھی معلوم ہوا کہ ظہر کا وقت ایک مثل کے بعد دو مثل تک باقی رہتا ہے کیونکہ اس میں تصریح ہے کہ یہود و نصاریٰ دونوں کہتے ہیں اُنگُثُرُ عَمَلٍ ایک دوسری روایت میں ہے وَ أَقْلُ عَطَاءٍ کہ ہمیں کام بہت اور اجرت تھوڑی۔

تو اگر ظہر کا وقت ایک ہی مثل تک ختم ہو جائے اور عصر کا وقت شروع ہو جائے تو عصر کا وقت ظہر کے وقت کے برابر ہو جائے گا بلکہ کچھ زیادہ ہی ہو گا حالانکہ حدیث کے الفاظ یہ چاہتے ہیں کہ عصر کا وقت نسبت ظہر کے وقت کے کم ہو اور یہ اُسی صورت میں ہو سکتا ہے کہ ظہر کا وقت دو مثل تک باقی رہے اور دو مثل کے بعد عصر شروع ہو۔ تاکہ غروب آفتاب تک اس کا وقت ظہر کے وقت سے کم ہو۔ اس کی تائید میں وہ حدیث ہے جو امام مالک نے مؤطلا میں عبد اللہ بن رافع رض سے روایت کی ہے کہ انہوں نے حضرت سیدنا ابو ہریرہ رض سے نماز کے اوقات کے متعلق پوچھا تو انہوں نے فرمایا: صَلِ الظُّهُرَ إِذَا كَانَ ظِلُّكَ مِثْلُكَ وَالعَصْرَ إِذَا كَانَ ظِلُّكَ مِثْلِيْكَ یعنی ظہر کو اس وقت ادا کر جبکہ تیرسا یہ تیری مثل ہو جائے اور عصر اس وقت پڑھ جبکہ تیرسا یہ دو مثل ہو جائے (۱) تو اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ایک مثل کے بعد ظہر کا وقت باقی رہتا ہے کیونکہ ابو ہریرہ رض سے یہ بہت بعید ہے کہ وہ نماز کا وقت گز رجانے کے بعد نماز پڑھنے کا حکم کریں۔ لوجب وہ ظہر کی نماز کو اس وقت پڑھنے کا حکم

(۱) المؤطلا امام مالک ۱/۸۔

دیتے ہیں جب سایہ ایک مثل ہو جائے تو معلوم ہوا کہ مثل کے بعد تک ظہر کا وقت باقی رہتا ہے۔ ایسے ہی نماز عصر کو دو مثل کے بعد پڑھنے کا حکم دیتے ہیں یہی مذهب سیدنا امام اعظم رض کا ہے۔ وَلِلَّهِ الْحَمْدُ۔

حضرت جبریل امین صلی اللہ علیہ وسالم کی امامت والی حدیث (۱) میں تصریح ہے کہ جبریل نے پہلے دن عصر اس وقت پڑھی جبکہ سایہ ہرشے کا اس کی مثل تھا۔ پھر دوسرے دن ظہر اس وقت پڑھی جس وقت پہلے دن عصر پڑھی تھی۔ چنانچہ حدیث کے الفاظ ہیں۔ صَلَّى الْمَرَّةِ الثَّانِيَةَ الظُّهُرَ حِينَ كَانَ ظِلُّ كُلِّ شَيْءٍ مَثُلَهُ، لِوَقْتِ الْعَصْرِ بِالْأَمْسِ۔ اس کو ترمذی وابوداؤد نے روایت کیا۔ اس حدیث سے بھی ثابت ہوا کہ ایک مثل کے بعد ظہر کا وقت باقی رہتا ہے۔ رہی یہ بات کہ اس حدیث سے نماز عصر کا ایک مثل کے وقت پڑھنا ثابت ہوتا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ حدیث جبریل صلی اللہ علیہ وسالم دربارہ وقت عصر منسوخ ہے کیونکہ حدیث ابوذر جس کو ہم اور لکھ آئے ہیں متأخر ہے اور حدیث جبریل یقیناً مقدم ہے۔ ان دونوں کی تقطیق ممکن نہیں۔ تو لامحالہ حدیث مقدم منسوخ سمجھی جائے گی۔ كَمَا قَالَ ابْنُ الْهَمَامِ فِي فَتْحِ الْقَدِيرِ۔

نیز حدیث بریدہ صلی اللہ علیہ وسالم (۲) جس میں ایک سائل نے حضور پر نور،

(۱) جامع الترمذی ۱/۲۷۹، السنن لاہی داؤد ۱/۱۰۷۔

(۲) الصحيح لمسلم ۱/۳۲۸۔

شافع یوم النشور ﷺ سے اوقات نماز کا سوال کیا اس کی تائید کرتی ہے۔ اس میں آیا ہے فَلَمَّا أَنْ گَانَ الْيَوْمُ الثَّانِيُّ أَمْرَهُ، أَبْرَدَ بِالظُّهُرِ فَأَبْرَدَ بِهَا فَلَمَّا أَنْ يُبَرَّدَ بِهَا۔ جب دوسرا دن ہوا تو حضور ﷺ نے فرمایا کہ ظہر کو سرد کرو تو اس نے سرد کیا اور سرد کرنے میں مبالغہ کیا اور یہ اسی صورت میں ہو سکتا ہے کہ بعد مثُل کے ادا ہو۔ اور یہ کہنا کہ بعد مثُل ظہر اور عصر کا وقت مشترک ہے اجماع کے خلاف ہے۔ بعض علماء نے امام مالک علیہ الرحمۃ سے نقل کیا ہے مگر صحیح یہ ہے کہ ان کا قول بھی یہی ہے کہ ظہر کا اخیر وقت ایک مثُل تک ہے۔

كَذَا فِي رَحْمَةِ الْأُمَّةِ لِلشَّعْرَانِيِّ۔

اس تحقیق سے کما حقہ ثابت ہو گیا کہ امام اعظم علیہ الرحمۃ کا مذہب کہ ظہر کا وقت دو مثُل تک ہے نہایت صحیح اور احادیث صحیحہ کے موافق ہے۔ فقهاء علیہم الرحمۃ نے اسی کو اختیار کیا۔ بداع میں اس کو صحیح لکھا ہے۔ محیط اور بینائیں میں وَ هُوَ الصَّحِيحُ لکھا ہے۔

## حدیث ﴿۵﴾

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ :

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا اشْتَدَ الْحَرُّ فَأَبِرُّوْا بِالصَّلَاةِ فَإِنَّ

شِدَّةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْحَ جَهَنَّمَ - مُتَفَقُ عَلَيْهِ (۱)

(۱) صحیح البخاری ۱/۱۹۸، الصحیح لمسلم ۱/۳۳۰۔

اس حدیث کو بخاری و مسلم نے روایت کیا۔ ایک دوسری حدیث (۱) میں تصریح ہے کہ ظہر کو ٹھنڈا کرو جس کو امام بخاری نے ابوسعید خدری رض سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ معلوم ہوا کہ نماز کو گرمیوں میں ٹھنڈا کر کے پڑھنا مستحب ہے۔

بھی مذہب امام ابوحنیفہ علیہ الرحمۃ و جمہور صحابہ کرام ﷺ کا ہے۔ رہی یہ بات کہ ابراد (۲) کی حد کیا ہے۔ احادیث میں اس کی حد بھی معلوم ہوتی ہے کہ ایک مثل کے بعد پڑھے۔ چنانچہ حدیث چہارم میں مفصل گزرا تو گرمیوں میں ظہر کوشل سے پہلے پڑھنا اس حدیث کے خلاف ہے۔ نماز جمعہ کا بھی یہی حکم ہے کہ گرمیوں میں دیر سے اور سردیوں میں سویرے پڑھنا مستحب ہے۔

## حدیث ۶

عَنْ عَلَيِّ بْنِ شَيْبَانَ قَالَ قَدِمْنَا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ  
الْمَدِينَةَ فَكَانَ يُؤَخِّرُ الْعُصْرَ مَا دَامَتِ الشَّمْسُ بِيَضَاءِ تَقْيَةً -

(۱) صحیح البخاری ۱۱۹۰/۳، ۱۹۹۱/۱۔ (۲) ٹھنڈا کرنا۔ یعنی گرمی کے جوش میں جب کچھ کمی آجائے تو اس وقت ظہر ادا کرنا۔

رواه أبو داؤد وسكت عنه۔

ترجمہ:- حضرت علی بن شیبان رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ہم مدینہ شریف میں رسول کریم، روف رحیم رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم عصر کی نماز میں تاخیر فرماتے تھے جب تک سورج صاف اور روشن رہتا۔ (۱)

اس کو ابو داؤد نے روایت کیا اور اس پر سکوت فرمایا۔ ابو داؤد جس حدیث پر سکوت فرماتے ہیں وہ ان کے نزدیک حسن ہوتی ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نماز عصر کو تاخیر سے پڑھنا مستحب ہے۔ اور تاخیر کی حد بھی معلوم ہو گئی کہ سورج کے زرد ہونے سے پہلے پڑھے جبکہ آفتاب صاف اور روشن ہو۔ اتنی تاخیر نہ کرے کہ وقت مکروہ ہو جائے۔ اسی کی تائید میں وہ حدیث ہے جو امام احمد و ترمذی نے بمندرجہ اسناد میں رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کیا ہے۔ وہ فرماتی ہیں کہ جناب رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نماز ظہر کو تم سے جلدی پڑھتے ہو (۲)۔ معلوم ہوا کہ نماز عصر میں تاخیر کرنا مستحب ہے۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہی طریقہ تھا اور یہی امام اعظم رحمہ اللہ تعالیٰ کا نام ہب ہے۔

عبدالرازاق اپنی مصنف میں ثوری سے وہ ابو اسحاق سے وہ عبد الرحمن بن یزید سے روایت کرتے ہیں کہ عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ عصر کی نماز میں تاخیر کیا

(۱) سنن ابی داؤد (۱۱۱) (۲) جامع الترمذی ابواب الصلوۃ ۱/ ۲۳۱

(١) - تک شے

اسی طرح عبد الواحد بن نافع کہتے ہیں کہ میں مسجد مدینہ علی  
صاحبہا الصَّلُوٰۃُ وَ السَّلَامُ میں داخل ہوا تو مؤذن نے نماز عصر کے لئے  
اذان دی۔ ایک بزرگ بیٹھے ہوئے تھے انہوں نے مؤذن کو ملامت کی اور  
فرمایا کہ میرے باپ نے مجھے خبر دی ہے کہ رسول کریم ﷺ نماز عصر کی تاخیر کا  
حکم دیا کرتے تھے۔ میں نے پوچھا کہ یہ بزرگ کون ہیں۔ لوگوں نے کہا یہ  
عبداللہ بن رافع بن خدیج ہیں۔ اس حدیث کو دارقطنی اور تیہقی نے روایت کیا۔

صحیح بخاری جلد ۲ ص ۳۵۹

معلوم ہوا کہ نماز عصر میں تاخیر مستحب ہے اور جن حدیثوں میں عصر کا سورج کے تغیر سویرے (۲) پڑھنا آیا ہے وہ ان احادیث کے منافی نہیں کیونکہ سورج کے تغیر سے پہلے عصر پڑھ لینے سے غروب تک نَحْرُ طَبِّخْ آگُلْ (۳) سب کچھ ہو سکتا ہے۔ کیونکہ اہل بادیہ (۴) یہ سب کام جلدی کر لیتے ہیں۔

## حدیث

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ سَأَلَ رَجُلٌ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ وَقْتِ الصَّلَاةِ فَلَمَّا دَلَّتِ الشَّمْسُ أَذَنَ بِالْظَّهَرِ فَأَمَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَقَامَ الصَّلَاةَ فَصَلَّى ثُمَّ أَذَنَ لِلْعَضْرِ

(١) مصنف عبد الرزاق ارجونا۔ (٢) جلدی۔ (٣) ذبح کرنا، یکتا اور کھانا۔ (٤) دیپاٹی۔

حِينَ ظَنَّا أَنَّ ظِلَّ الرَّجُلِ أَطْوَلُ مِنْهُ فَأَمَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 فَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَصَلَّى ثُمَّ أَذْنَ لِلْمَغْرِبِ حِينَ غَابَتِ الشَّمْسُ  
 فَأَمَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَصَلَّى ثُمَّ أَذْنَ لِلْعِشَاءِ  
 حِينَ ذَهَبَ بَيَاضُ النَّهَارِ وَهُوَ الشَّفَقُ ثُمَّ أَمَرَهُ فَأَقَامَ الصَّلَاةَ  
 وَصَلَّى ثُمَّ أَذْنَ لِلْفَجْرِ فَأَمَرَهُ، فَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَصَلَّى ثُمَّ أَذْنَ  
 بِلَالُ الْغَدَ لِلظُّهُرِ حِينَ دَلَّتِ الشَّمْسُ فَأَخْرَهَا رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى صَارَ ظِلُّ كُلِّ شَيْءٍ يُتَلِّيهُ فَأَمَرَهُ، رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 فَأَقَامَ وَصَلَّى ثُمَّ أَذْنَ لِلْمَغْرِبِ حِينَ غَرَبَتِ الشَّمْسُ فَأَخْرَهَا  
 رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى كَادَ يَغِيَّبُ بَيَاضُ النَّهَارِ وَهُوَ الشَّفَقُ  
 فِيمَا يُرَى ثُمَّ أَمَرَهُ، رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَصَلَّى ثُمَّ أَذْنَ  
 لِلْعِشَاءِ حِينَ غَابَ الشَّفَقُ فَنُمِّنَا ثُمَّ قُمِّنَا مِرَارًا ثُمَّ خَرَجَ إِلَيْنَا  
 رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ مَا أَحَدُ مِنَ النَّاسِ يَنْتَظِرُ هَذِهِ الصَّلَاةَ  
 غَيْرُكُمْ فَإِنَّكُمْ فِي صَلَاةٍ مَا انْتَظَرْتُمُوهَا وَلَوْلَا أَنْ أَشْقَى عَلَى  
 أُمَّتِي لَأَمْرَتُ بِتَأْخِيرِ هَذِهِ الصَّلَاةِ إِلَى نِصْفِ الْيَلِيلِ أَوْ أَقْرَبَ  
 مِنَ اللَّيْلِ ثُمَّ أَذْنَ لِلْفَجْرِ فَأَخْرَهَا حَتَّى كَادَتِ الشَّمْسُ أَنْ  
 تَطْلُعَ فَأَمَرَهُ، فَأَقَامَ الصَّلَاةَ فَصَلَّى ثُمَّ قَالَ، أَلْوَقْتُ فِيمَا بَيْنَ  
 هَذَيْنِ - رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي الْأُوْسَطِ وَأَسْنَادُهُ حَسَنٌ مَجْمُعُ  
 الرَّوَايَاتِ -.

ترجمہ:- حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم سے نماز کے اوقات کے متعلق سوال کیا۔ تو جب آفتاب ڈھل گیا تو بلال رضی اللہ علیہ و آله و سلم نے ظہر کی آذان دی اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے حکم دیا تو اس نے تکبیر کی تو آپ نے نماز پڑھی اس نے عصر کی آذان اس وقت کی جب کہ ہم نے سمجھا کہ آدمی کا سایہ اس سے بڑھ گیا ہے۔ اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے حکم دیا تو انہوں نے تکبیر کی تو آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے نماز پڑھی پھر نماز مغرب کی آذان اس وقت دی جبکہ آفتاب غروب ہو گیا۔ اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے اسے حکم دیا تو اس نے تکبیر کی تو آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے نماز مغرب پڑھی۔ پھر عشاء کی آذان اس وقت دی جبکہ دن کی سفیدی یعنی شفق جاتی رہی تو آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے حکم دیا۔ اس نے تکبیر کی تو آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے نماز عشاء پڑھی پھر فجر کی آذان دی اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے حکم دیا تو انہوں نے تکبیر کی تو آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے نماز پڑھی پھر اگلے دن بلال رضی اللہ علیہ و آله و سلم نے ظہر کی آذان اس وقت دی جبکہ آفتاب ڈھل گیا۔ تو آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے یہاں تک تاخیر کی کہ ہر شے کا سایہ اس کے برابر ہو گیا۔ اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے حکم دیا تو اس نے تکبیر کی تو آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے نماز پڑھ لی۔ پھر اس نے مغرب کی آذان اس وقت دی جبکہ سورج غروب ہو گیا تو آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے یہاں تک تاخیر فرمائی کہ دن کی سفیدی غائب

ہونے کے قریب ہو گئی اور وہ شفق ہے۔ پھر آپ ﷺ نے ان کو حکم دیا تو انہوں نے تکبیر کہی تو آپ ﷺ نے نماز پڑھی پھر عشاء کی آذان اس وقت دی جب شفق یعنی دن کی سفیدی غائب ہو گئی پھر ہم سو گئے پھر جا گے۔ کئی بار ایسا ہوا۔ پھر رسول اللہ ﷺ ہمارے پاس تشریف لائے اور فرمایا کہ تمہارے سوا کوئی آدمی اس نماز کا انتظار نہیں کر رہا۔ پس تم نماز میں ہی ہو جب تک نماز کے انتظار میں رہو۔ اگر یہ بات نہ ہوتی کہ میں تاخیر کا حکم کر کے اپنی امت کو مشقت میں ڈال دوں گا تو اس نماز کو نصف شب یا قریب نصف شب تک تاخیر کا حکم دیتا۔ پھر انہوں نے فجر کی آذان دی تو آپ ﷺ نے یہاں تک تاخیر کی کہ آفتاب قریب طلوع تھا۔ تو آپ ﷺ نے امر فرمایا تو انہوں نے تکبیر کہی تو آپ ﷺ نے نماز فجر پڑھی۔ پھر فرمایا کہ وقت ان دونوں وقتوں کے درمیان ہے۔

اس کو طبرانی نے اوسط میں روایت کیا۔ (۱)

اس سے معلوم ہوا کہ شفق سے مراد وہ سفیدی ہے جو سرخی کے بعد ہوتی ہے اور یہ امر متفق علیہ ہے کہ غروب شفق تک مغرب کا وقت رہتا ہے۔ اور بعد غروب شفق عشاء کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔ اور شفق سے مراد سفیدی ہے۔ جیسا کہ اس حدیث میں تصریح ہے۔ تو معلوم ہوا کہ سفیدی تک مغرب کا وقت رہتا ہے۔ سفیدی دور ہو جائے پھر عشاء کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔ یہی مذہب ہے امام ابو حنیفہ علیہ الرحمۃ کا۔ رہی یہ بات کہ اس حدیث سے معلوم ہوتا

ہے کہ عصر کا وقت مثلین سے پہلے ہو جاتا ہے۔ اس کا جواب حدیث چہارم میں  
گزرا۔ **فَلَا نُعِيْدُهُ**۔

اسی طرح ابو داؤد کی حدیث (۳) میں آیا ہے کہ رسول کریم ﷺ

(۱) جامع الترمذی ابواب الصلوٰۃ ۲۲/۱۔ (۲) معلوم ہوا کہ ظہر اور عصر کے درمیان فصل نہیں۔ (۳) السنن لا بی داؤد ۱۸۳/۱۔

عشاء کی نماز اس وقت پڑھتے تھے جب کہ افق (کنارہ آسمان) سیاہ ہو جاتا تھا۔ تو افق کا سیاہ ہونا سفیدی کے زائل ہونے کے بعد ہوتا ہے۔ اس سے بھی معلوم ہوا کہ شفق سے مراد سفیدی ہے۔ یہی نہ ہب ہے حضرت سیدنا ابو بکر صدیق و معاذ بن جبل و عائشہ صدیقہؓ کا۔ اور عمر بن عبد العزیز اور اوزاعی و مزني و ابن المندز و خطابی علیہم الرحمۃ نے ایسا ہی فرمایا ہے۔ مبرد اور ثعلب نے اسی کو پسند کیا ہے۔ وَ اللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ۔

## حدیث ۸

### تاخیر عشاء

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ صَلَّيْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَاةً  
الْعَتَمَةِ فَلَمْ يَخْرُجْ حَتَّى مَضَى نَحْوُ مِنْ شَطْرِ اللَّيْلِ فَقَالَ  
خُذُّوْ مَقَاعِدَكُمْ فَأَخَذُنَا مَقَاعِدَنَا فَقَالَ إِنَّ النَّاسَ قَدْ صَلَوَوْا  
وَأَخَذُوْ مَضَاجِعَهُمْ وَإِنَّكُمْ لَمْ تَرَالُوْ فِي صَلَاةٍ مَا انتَظَرْتُمْ  
لِصَلَاةٍ وَلَوْ لَا ضُعْفُ الضَّعِيفِ وَسُقُمُ السَّقِيمِ لَأَخْرُنَا هِذِهِ  
الصَّلَاةَ إِلَى شَطْرِ اللَّيْلِ - رَوَاهُ أَبُو دَاؤَدَ وَ النِّسَائِيُّ وَ ابْنُ  
مَاجَهْ - (۱)

(۱) السنن ابو داؤد ۱۱۶/۱ ، النسائي ۲۲۸/۱ ، سنن ابن ماجه ۳۸۱/۱

ترجمہ:- حضرت سیدنا ابوسعید خدری رض سے روایت ہے۔ کہاں نے کہ ہم نے رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے ساتھ نماز پڑھی عشاء کی یعنی کئی راتوں میں اور ایک رات آپ نہ نکلے یہاں تک کہ قریب آدھی رات کے گزر گئی۔ یا یہ کہ ہم نے عشاء پڑھنے کا ارادہ کیا یا یہ کہ ہم نے عشاء پڑھی جس کی تفصیل یہ کہ آپ نہ نکلے یہاں تک کہ تقریباً آدھی رات گزر گئی۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم تشریف لائے اور فرمایا کہ اپنی جگہ بیٹھے رہو۔ ہم اپنی اپنی جگہ پر بیٹھے رہے تو آپ نے فرمایا کہ اور لوگ نماز پڑھ چکے اور اپنی خوابگاہوں میں لیٹ چکے اور تم جب سے نماز کے انتظار میں ہونماز میں ہی ہو۔ اگر مجھے ضعف ضعیف (۱) اور مرضِ مریض کا خیال نہ ہوتا تو میں اس نماز کو نصف شب تک مُؤخر کر دیتا۔

اس حدیث کو ابو داؤد، نسائی اور ابن ماجہ نے روایت کیا۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ عشاء کی نماز میں تاخیر مستحب ہے۔ امام اعظم رحمہ اللہ کا یہی مذہب ہے۔ اس حدیث کے یہ معنی نہیں کہ آدھی رات ہو جانے کے بعد نماز پڑھی جاتی تھی۔ کیونکہ آدھی رات کے بعد (آخری تہائی حصہ میں) نماز مکروہ (۲) ہے۔ بلکہ اس کے یہ معنی ہیں کہ ایسے وقت میں نماز پڑھی جائے کہ آدھی رات تک ختم ہو جائے۔ اسی کی تائید میں وہ حدیث ہے جو حضرت سیدنا ابو ہریرہ رض نے روایت کی۔ فرمایا رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے اگر مجھے یہ خیال نہ ہوتا کہ میں اپنی امت کو مشقتوں میں ڈال دوں گا تو میں ان کو حکم دیتا کہ وہ عشاء کی

(۱) بوڑھوں کی ناتوانی۔ (۲) مُنْزَہ یہی۔

نماز کورات کی تہائی یا نصف تک تاخیر کریں۔ اس کو ترمذی نے روایت کیا۔ (۱)  
 صحیح مسلم میں جابر بن سمرہ رض سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نماز عشاء میں تاخیر فرمایا کرتے تھے۔ معلوم ہوا کہ حضور صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی عادت مبارکہ نماز عشاء میں غالب اوقات میں تاخیر تھی۔ (۲) وبھذا قال إمامنا الأعظم والجمهور۔ (۳)

## ﴿٩﴾ حدیث

### جمع بین الصلوٰتین

عَنْ أَبِي قَتَادَةَ قَالَ :

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام أَمَا آنَهُ، لَيْسَ فِي النَّوْمِ تَفْرِيْطٌ إِنَّمَا التَّفْرِيْطُ عَلَى مَنْ لَمْ يُصَلِّ حَتَّى يَجِدْهُ وَقْتُ صَلَاةِ الْأُخْرَى۔ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۴)

ترجمہ:- سرور دو عالم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے فرمایا کہ سوچانے میں تفریط

(۱) جامع الترمذی ابواب الصلوٰۃ ۲۱۲/۱۔ (۲) الصحیح لمسلم۔ کتاب المساجد ۱/۲۲۹۔ (۳) اور اسی طرح ہمارے امام عظیم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام اور جمیع علماء نے فرمایا۔ (۴) الصحیح لمسلم ۱/۳۷۳، السنن لبیہقی الکبریٰ ۱/۳۷۲، السنن لاہی داؤد ۱/۶۲۱

نہیں (۱)۔ تفریط (یعنی جرم) اس پر ہے جو نہ نماز پڑھے یہاں تک کہ دوسری نماز کا وقت آجائے۔

اس کو مسلم نے روایت کیا۔ یہ حدیث قولی اس امر پر نص قاطع (۲) ہے کہ جو شخص نماز نہ پڑھے یہاں تک کہ دوسری نماز کا وقت آجائے وہ مفرط ہے یعنی قصور کرنے والا ہے۔ معلوم ہوا کہ جو شخص ایک وقت میں دونماز میں جمع کرے وہ مفرط ہے کیونکہ اس نے نماز نہ پڑھی یہاں تک کہ دوسری نماز کا وقت آگیا۔ پھر اس نے دونوں کو جمع کیا تو بمحض اس حدیث کے وہ مجرم ٹھہرا۔ اسی مضمون کی حدیث ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے بھی آئی ہے جس کو امام طحاوی رحمہ اللہ نے روایت کیا ہے۔ انہوں نے فرمایا کہ کوئی نماز اس وقت تک فوت نہیں ہوتی جب تک دوسری نماز کا وقت نہ آجائے۔

اسی طرح حضرت ابو ہریرہ رض نے فرمایا کہ نماز میں کوتاہی کرنا یہ ہے کہ تم اس میں اتنی دیر کرو کہ دوسری نماز کا وقت آجائے۔ یہ دونوں حدیثیں امام طحاوی رحمہ اللہ نے روایت کی ہیں۔ آثار اسنن میں دونوں کو صحیح لکھا ہے۔

قرآن شریف میں اللہ عزوجل فرماتا ہے:

(۱) حکیم الامت مفتی احمد یار خان یعنی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں ”اگر نماز کے وقت انقاۃ آنکھ نہ کھلے اور نماز قضا ہو جائے تو گناہ نہیں، گناہ تو اس میں ہے کہ انسان جاگتا رہے اور دانستہ نماز قضا کر دے خیال رہے کہ وقت پر آنکھ نہ کھلنا اگر اپنی کوتاہی کی وجہ سے ہو، گناہ ہے، جیسے رات کو بلا وجہ دیر سے سونا جس سے دن چڑھے آنکھ کھلے یقیناً جرم ہے۔ (مراۃ المناجح، ۱/۳۶۳) (۲) واضح حکم۔

إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتًا ط

ترجمہ کنز الایمان: بے شک نماز مسلمانوں پر وقت باندھا ہوا فرض

ہے۔ (النساء ۱۰۳/۵)

یعنی نہ وقت کے پہلے صحیح نہ وقت کے بعد تاخیر دا۔ بلکہ ہر نماز فرض ہے کہ اپنے وقت پر ادا ہو۔ نیز آیت:

حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلُوةُ الْوُسْطَى -

ترجمہ کنز الایمان: نگہبانی کرو سب نمازوں کی اور بیچ کی نماز

کی۔ (البقرة ۲۳۸/۲)

اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ ہر نماز کی محافظت کا حکم ہے۔ خصوصاً نمازوں سے (۱) کا کوئی نماز وقت سے ادھر ادھر نہ ہو۔ بیضاوی اور مدارک میں ایسا ہی لکھا ہے۔ اور آیت: وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ۔

(۱) درمیانی نماز۔ صلوٰۃ و سطی کے بارے میں علماء کے متعدد اقوال ہیں۔ ایک قول یہ ہے کہ نماز فخر ہے، ایک قول یہ ہے کہ نماز ظہر ہے، ایک قول یہ ہے کہ عصر، مغرب، یا عشاء، ایک قول یہ ہے کہ وتر، ایک قول یہ ہے کہ تہجی، ایک قول یہ ہے کہ چاشت و اشراق اور ایک قول یہ ہے کہ عیدین مراد ہے۔ (ملخص از تفسیر دو روح المعانی ۱۵۶۲) بگرائج قول نماز عصر کے متعلق ہے۔ جیسا کہ امام عبد الرزاق، امام ابن ابی شیبہ، امام احمد، امام بن حنبل، امام ابو داود، امام ترمذی، امام نسائی، امام ابن ماجہ روایت کرتے ہیں۔ حضرت علی الرشی سے نمازوں سے متعلق پوچھا گیا تو آپ نے جواب دیا ہم یہ خیال کرتے تھے کہ صلوٰۃ و سطی فخر کی نماز ہے۔ حتیٰ کہ میں نے جنگ خندق کے موقع پر رسول کریم ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے ساؤں (کفار) کیساتھ مشغول رہنے کی وجہ سے تم صلوٰۃ و سطی اعصر نہیں پڑھ سکے، اللہ تعالیٰ ان کی قبروں کو اور ان کے پیٹوں کو آگ سے بھر دے۔ (الصحیح مسلم، کتاب المساجد ۲۲۶۱)۔ امام احمد رضا غان علیہ رحمۃ الرحمٰن ایک موقع پر صلوٰۃ و سطی سے متعلق فرماتے ہیں۔

ترجمہ کنز الایمان: اور وہ جو اپنی نمازوں کی نگہبانی کرتے ہیں۔ (المؤمنون ۹۱۸) میں انہی لوگوں کو جنت کے سچے وارث فرمایا ہے جو نماز کو وقت سے بے وقت نہیں ہونے دیتے۔ حضرت سیدنا عبد اللہ بن مسعود رض آیت:

فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ

ترجمہ کنز الایمان: تو ان کے بعد انکی جگہ وہ ناخلف آئے جنہوں نے نمازیں گنوائیں۔ (مریم، ۱۶، ۵۹) کی تفسیر میں فرماتے ہیں: أَخْرُوُهَا عَنْ مَوَاقِيْتِهَا وَصَلَوَهَا لِغَيْرِ وَقْتِهَا یہ لوگ جن کی مذمت اس آیت میں ہے وہ ہیں جو نمازوں کو ان کے وقت سے ہٹاتے ہیں اور غیر وقت میں پڑھتے ہیں۔ عمدۃ القاری و معلم و بغوی (۱) ہم تیسری حدیث کے ضمن میں عبد اللہ بن مسعود رض کی متفق علیہ حدیث لکھ آئے ہیں جس میں عبد اللہ بن مسعود رض فرماتے ہیں کہ میں نے رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان کو کبھی نہیں دیکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے نماز کے غیر وقت میں نماز پڑھی ہو۔ سوائے دونمازوں کے کہ آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے مغرب اور عشاء کو غیر وقت میں جمع کیا۔ اور فجر کو اس کے وقت سے پہلے پڑھا

مولیٰ علی صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے واری تیری نیند پر نمازا  
وروہ بھی عصر سب سے جو عالیٰ خطر کی ہے

نسائی میں اس طرح آیا ہے کہ رسول کریم ﷺ نماز کو اس کے وقت میں پڑھا کرتے تھے مگر مزدلفہ اور عرفات میں۔ اس کی سند صحیح ہے۔ معلوم ہوا کہ جن حدیثوں میں جمیع بیان الصالوٰتین آیا ہے ان سے مراد جمیع صوری (۱) ہے کہ صورتاً جمیع ہیں اور حقیقتاً اپنے اپنے وقت میں ادا کی گئیں۔ احادیث میں اس کی صراحة (۲) بھی موجود ہے۔ امام محمد رحمہ اللہ تعالیٰ نے مؤطا میں لکھا ہے کہ حضرت سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے تمام آفاق (۳) میں فرمان نافذ فرمایا کہ کوئی شخص دونمازیں جمیع کرنے نہ پائے اور فرمایا کہ ایک وقت میں دونمازیں جمیع کرنا گناہ کبیرہ ہے۔

الاصل جمیع دو قسم ہے۔ جمیع تقدیم۔ مثلاً ظہر کے ساتھ عصر یا مغرب کے ساتھ عشاء پڑھ لے۔ اس کے متعلق کوئی حدیث صحیح نہیں۔ دوسری جمیع تاخیر یعنی ظہر یا مغرب کو قصد ایہاں تک تاخیر کرنا کہ وقت تکل جائے پھر عصر یا عشاء کے وقت دونوں نمازوں کا پڑھنا۔ اس بارے میں جو احادیث آئی ہیں یا تو ان میں صراحةً جمیع صوری مذکور ہے یا محمل ہے محتمل۔ جو اسی صریح مفصل پر محمول ہے۔ البتہ عرفہ میں جمیع تقدیم اور مزدلفہ میں جمیع تاخیر بوجہ نسک (۴)

---

(۱) اس سے مراد یہ ہے کہ واقع میں ہر نماز اپنے وقت میں واقع، مگر ادا میں مل جائیں جیسے ظہر اپنے آخر وقت میں پڑھی کہ اس کے ختم پر وقت عصر آ گیا۔ اب فوراً عصر اول وقت پڑھ لی۔ فتاویٰ رضویہ جدید، ۱۶۰/۵۔ اب یہ دونوں دیکھنے میں ایک ساتھ نظر آ رہی ہیں۔ تو اس لئے اسے جمیع صوری کہتے ہیں۔ حقیقت میں دونوں نمازیں اپنے وقت میں ادا کی گئیں، (۲) وضاحت۔ (۳) تمام شہروں میں۔ (۴) قربانی۔

باتفاق امت جائز ہے اور کسی موقع پر جائز نہیں۔ وَالْبَسْطُ فِي كِتَابِنا  
تَائِيْدُ الْإِمَامِ فَلِيُنَتَظِّمِّنَهُ - (۱)

## حدیث ۱۰

عَنْ أَبِي وَائِلٍ شَقِيقٍ بْنِ سَلْمَةَ قَالَ شَهِدْتُ عَلَيْنِ  
أَنِّي أَبِي طَالِبٍ وَعُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ تَوْضًا ثَلَاثًا ثَلَاثًا وَأَفْرَدًا  
الْمَضْمَضَةَ مِنَ الْإِسْتِنْشَاقِ ثُمَّ قَالَ هَكَذَا رَأَيْنَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ  
تَوْضًا - رَوَاهُ عَلَيْيَ بْنُ السُّكَنِ فِي صِحَّاهِ، آثَارُ السُّسْنِ (۲)

ترجمہ:- حضرت ابووالی شقیق بن سلمہ رض کہتے ہیں کہ میں حضرت  
سیدنا علی اور حضرت سیدنا عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے پاس حاضر ہوا ان دونوں  
نے تین تین بار وضو کے اعضا کو دھویا اور کلی کوناک میں پانی ڈالنے سے علیحدہ  
کیا۔ پھر فرمایا کہ ہم نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وس علیہ کو اسی طرح وضو کرتے دیکھا۔

اس حدیث کو ابن السکن نے اپنی صحابہ میں روایت کیا۔ اس حدیث  
سے معلوم ہوا کہ کلی الگ تین بار اور ناک میں الگ تین بار پانی ڈالنا  
چاہیئے۔ یعنی دونوں کے لئے الگ الگ پانی لینا چاہیئے۔ امام اعظم رحمہ اللہ  
تعالیٰ کا یہی مذہب ہے۔

(۱) مزید وضاحت ہماری کتاب تائید الامام (جو حافظ ابو بکر بن شیبہ کی تالیف الرد علی ایسی حنفیۃ  
کا محققانہ رد) میں ہے چاہو تو ہاں دیکھ لو۔ (۲) تلخیص الحبیرا / ۲۹، الاحادیث المغارہ / ۱۵۷۲۔

اسی طرح ابو داؤد (۱) کی حدیث میں آیا ہے کہ ابن ابی ملکیہ سے وضو کا سوال ہوا۔ تو انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت سیدنا عثمان رض کو دیکھا کہ ان کو وضو کا سوال ہوا۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ نے پانی منگوایا۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ کے پاس پانی کا برتن لایا گیا تو آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ نے اپنے داہنے ہاتھ پر اس کو جھکایا۔ یعنی اس برتن سے داہنہ ہاتھ دھویا پھر آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ نے داہنے ہاتھ کو پانی میں ڈال کر تین بار کلی کی اور تین بار ناک میں پانی ڈالا پھر تین بار منہ دھویا۔ پھر تین بار دایاں ہاتھ دھویا اور بایاں ہاتھ تین بار دھویا۔ پھر اپنا ہاتھ ڈال کر پانی لیا اور سر کا مسح کیا اور کانوں کے ظاہر و باطن کا ایک مسح کیا۔ پھر دونوں پاؤں دھوئے اور فرمایا کہ وضو کے سائل کہاں ہیں؟ میں نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ کو اسی طرح وضو کرتے دیکھا ہے۔ آثار السنن میں اس حدیث کی سند کو صحیح لکھا ہے۔ اس حدیث سے بھی معلوم ہوا کہ مضمونہ (۲) اور استشاق (۳) الگ الگ کرنا چاہیئے البتہ جن روایتوں میں جَمَعَ بَيْنَ الْمَضْمَضَةِ وَ الْإِسْتِنْشَاقِ آیا ہے وہ جواز پر محمول ہیں لیکن فضل فصل (۴) ہے۔

## حدیث ۱۱

عَنْ إِبْرَهِيمَ عُمَرَ أَنَّ النَّبِيَّ صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ قَالَ مَنْ تَوَضَّأَ وَمَسَحَ

(۱) السنن لا بی داؤد باب صفة وضو النبي صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ ۱۱۷ (۲) الگ کرنا

(۳) ناک میں پانی چڑھانا۔ (۴) الگ الگ کرنا۔

بِيَدِيهِ عَلَىٰ عُنْقِهِ وَقَى الْغُلُّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ - (رواه ابو الحسن بن فارس : بِاسْنَادِهِ وَقَالَ هَذَا إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَىٰ حَدِيثٌ صَحِحٌ - تَلْخِيَصُ الْحَبِيرِ - (۱)

ترجمہ:- حضرت ابن عمر رض کہتے ہیں کہ رسول کریم، روف رحیم رض نے فرمایا جو شخص وضو کرے اور اپنے دونوں ہاتھوں سے گردن کا مسح کرے وہ قیامت کے دن طوق سے محفوظ رکھا جائے گا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ گردن کا مسح کرنا مستحب امر ہے۔ چونکہ اس میں موافقت (۲) ثابت نہیں اس لئے سنت نہیں۔ اس کی تائید میں وہ حدیث ہے جس کو دیلمی نے مند فردوس میں ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے فرمایا:

مَنْ تَوَضَّأَ وَمَسَحَ عَلَىٰ عُنْقِهِ وَقَى الْغُلُّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ -  
ترجمہ: کہ جو شخص وضو کرے اور گردن کا مسح کرے وہ قیامت کے دن طوق سے محفوظ رہے گا۔ احیاء السنن ص ۳۸

اس کی تائید میں وہ حدیث ہے جس کو امام محمد رحمہ اللہ نے روایت کیا کہ طلحہ اپنے باپ سے وہ اس کے جد سے روایت کرتے ہیں کہ اس نے رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کو دیکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم سر کا مسح کرتے یہاں تک کہ قذال (کیاڑی کا اول حصہ) (۳) تک پہنچ جاتے جو کہ متصل ہے گردن کی اگلی جانب کو۔ ابن

(۱) تلخیص الحبیر ۱/۹۳۔ (۲) بیشلی۔ (۳) گذی۔

تیمیہ نے منقی ص ۱۸ میں اس حدیث سے مسح گردن کے ثبوت پر استدلال کیا ہے۔ نیز ابو عبید کتاب الطہور میں موسی بن طلحہ سے روایت کرتے ہیں:

أَنَّهُ قَالَ مَنْ مَسَحَ قَفَاهُ مَعَ رَأْسِهِ وَقَى الْغُلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ۔

موسی بن طلحہ فرماتے ہیں جو شخص پشت گردن کا مسح سر کے ساتھ کرے وہ قیامت کے دن طوقِ نار سے محفوظ رہے گا (تlexیص ص ۳۲) علامہ زیعنی نے تخریج ہدایہ کے ص ۸ میں مند بزار کی روایت سے رسول کریم ﷺ کے وضو کی حکایت نقل کی ہے جس میں یہ الفاظ ہیں:

ثُمَّ مَسَحَ عَلَى رَأْسِهِ ثَلَاثًا وَظَاهِرٌ أُذْنَيْهِ ثَلَاثًا وَظَاهِرٌ رَّبْقَتِهِ۔

اس حدیث میں ظاہر گردن کا مسح ثابت ہوتا ہے۔ بہر حال مسح گردن مستحب ہے بدعت نہیں۔ شیخ ابن الہمام فتح القدیر میں فرماتے ہیں:

الْإِسْتِحْبَابُ يَثْبُتُ بِالضَّعِيفِ غَيْرِ الْمُوْضُوعِ۔

ترجمہ: کہ حدیث ضعیف سے استحباب ثابت ہوتا ہے۔

امام نووی کتاب الاذکار ص ۱۶ میں فرماتے ہیں:

قَالَ الْعُلَمَاءُ مِنَ الْمُحَدِّثِينَ وَالْفُقَهَاءِ وَغَيْرُهُمْ يَجُوزُ وَيُسْتَحْبِبُ الْعَمَلُ فِي الْفَضَائِلِ وَالْتَّرْغِيبِ وَالْتَّرْهِيبِ بِالْحَدِيْثِ الضَّعِيفِ مَا لَمْ يَكُنْ مَوْضُوعًا۔

ترجمہ: مُحَمَّدٌ شَيْنٌ وَفُقْهَاءُ وَغَيْرُهُمْ فَرَمَّا تَمَّ ہیں کہ ضعیف حدیث پر فضائل اعمال اور ترغیب (۱) و ترهیب (۲) میں عمل کرنا مستحب ہے۔ ہاں موضوع (۳) پر عمل جائز نہیں تو حدیث مسح گردن اگرچہ ضعیف ہے اس پر عمل کرنا محدثین و فقهاء کے نزدیک مستحب ہے اس لئے کہ یہ فضائل اعمال میں سے ہے۔ اس زمانہ کے مدعیان عمل بالحدیث پر افسوس ہے کہ انہوں نے مسح گردن بالکل ترک کر دیا ہے۔ بلکہ بدعت (۴) کہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان کو سمجھ دے۔

## حدیث ۱۲

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا قَالَتْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْ أَصَابَهُ، قَيْئٌ أَوْ رُعَافٌ أَوْ قُلْسٌ أَوْ مَذْيٌ فَلَيَنْصَرِفْ فَلَيَتَوَضَّأْ ثُمَّ لَيَبْنِ عَلَى صَلَوَاتِهِ وَهُوَ فِي ذَلِكَ لَا يَتَكَلَّمُ۔ رواه

(۱) اعمال صالح کیلئے شوق بڑھانا۔ (۲) گناہوں کے عذاب سے ڈرانا۔ (۳) من گھڑت روایت۔ (۴) بدعت بر اطريقہ بدعت کے بارے میں حضرت ابو جینہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: جس نے اچھا طریقہ ایجاد کیا کہ اس کے بعد لوگ اس پر عمل کرنیوالوں کے برابر اس کو ثواب ملے گا اور ان کے ثواب میں کمی نہ ہوگی۔ اور جس نے بر اطريقہ نکالا کہ لوگ اس کے بعد اس روشن پر چلے تو سب کا گناہ اس کے سر ہو گا جبکہ ان کے گناہوں سے کچھ کم نہ ہوگا۔ (سنن ابن ماجہ، المقدمة، ۱۹/۱) اس حدیث پاک کی روشنی میں معلوم ہوا کہ بدعت ایچھے یا بڑے طریقہ کو کہتے ہیں۔ جن احادیث میں بدعت کی مذمت آئی ہے اس سے مراد بُری بدعت ہے۔

ابن ماجہ۔

ترجمہ:- حضرت سید شناع اکثر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے فرمایا رسول کریم ﷺ نے جس شخص کو قیامکسیر یا قلس (منہ بھر ق) آجائے یا مذکور نکلے تو وہ نماز سے ہٹ جائے پھر وضو کرے پھر اپنی نماز پر بنا کرے اور اس کے درمیان کلام نہ کرے۔ (۱)

اس کو ابن ماجہ نے روایت کیا۔ یہ حدیث مرسلاً صحیح ہے اسی کی تائید میں وہ حدیث جس کو عبد الرزاق رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے اپنے مصنف میں سیدنا ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کیا کہ انہوں نے کہا جب کسی شخص کو نکسیر آجائے نماز میں یا قے کا غالبہ ہو جائے یا مذکور نکلے سو وہ شخص ہٹ جائے پھر وضو کرے پھر اپنی جگہ آجائے اور باقی نماز کو گذشتہ نماز پر منی کر کے تمام کرے۔ جب تک کلام نہ کیا ہو۔ اس کی سند صحیح ہے۔ معلوم ہوا کہ منہ بھر ق (۲) اور

(۱) سنن ابن ماجہ - باب ماجاء فی البناء علی العصلوة ص ۲۹۔ (۲) یعنی جسے بلا تکلف نہ روکا جاسکے۔ (عامگیری ۲۰۷۳) ، ق کے احکام پیش خدمت ہیں۔ (الف) وضو کی حالت میں (جان بوجھ کر کریں یا خود بخود ہو جائے دونوں صورتوں میں) اگر منہ بھر ق آئی اور اس میں کھانا، پانی یا صفراء (کڑوا پانی) آیا تو وضو ٹوٹ جائے گا (الدرالمختار ۳۹۳/۳) (ب) اگر بلغم کی منہ بھر ق ہوئی تو وضو نہیں ٹوٹے گا۔ (الدرالمختار ۳۹۳/۳) (ج) بہتے خون کی ق وضو توڑ دیتی ہے۔ (د) بہتے خون کی ق سے دسواں وقت ٹوٹے گا جب خون تھوک سے مغلوب نہ ہو۔ (الشمامی ۲۶۷) یعنی خون کی وجہ سے ق سرخ ہو رہی ہے تو خون غالب ہے وضو ٹوٹ گیا اور اگر تھوک زیادہ ہے اور خون کم تو وضو نہیں ٹوٹے گا۔ اس کی نشانی یہ ہے کہ پوری ۶

کسیر (۱) اور مذی (۲) سے وضوٹ جاتا ہے۔ یہی مذهب ہے امام عظیم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کا۔

## حدیث ﴿۱۳﴾

عَنْ طَلْقِ بْنِ عَلَيٍّ قَالَ سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ مَسِّ الرَّجُلِ ذَكْرَهُ، بَعْدَ مَا يَتَوَضَّأُ قَالَ وَهُلْ هُوَ إِلَّا بِضُعْةٍ مِّنْهُ - رَوَاهُ أَبُو دَاوُدُ وَ التَّرْمِذِيُّ وَالنِّسَائِيُّ (۳)

ترجمہ:- طلق بن علی کہتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ سے پوچھا گیا کہ کوئی شخص وضو کر کے اپنے ذکر کو مس (۲) کرے ( تو کیا حکم ہے؟) تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ نہیں وہ مگر ایک ٹکڑا اس سے۔

یعنی ذکر بھی اس کے بدن کا ایک ٹکڑا ہے تو جس طرح بقیہ اعضاء کو

۵۔ ق جو تھوک پر مشتمل ہے وہ زرد (پیلی) ہے۔ (۵) اگر ق میں جما ہو اخون نکلا اور وہ منہ بھر سے کم ہے تو وضو نہیں ٹوٹے گا۔ (بہار شریعت ۲/۱۸) منہ بھر ق (علاءہ بлагہ کے) بالکل پیشاب ہی کی طرح ناپاک ہے۔ اس کا کوئی چھینٹا کپڑے یا جسم پر نہ گرنے پائے اس کی احتیاط فرمائیں۔ آج کل لوگ اس میں بڑی بے احتیاطی کرتے ہیں، کپڑوں پر چھینٹے ٹوٹے کی کوئی پرواہ نہیں کرتے اور منہ وغیرہ پر جو ناپاک ق لگ جاتی ہے اس کو بھی بلا جھگ ک اپنے کپڑوں سے پوچھ لیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں ہر قسم کی نجاست سے بچائے۔ امین بجاه النبی الامین ﷺ۔ (۱) ناک سے خون آنا۔ (۲) ایسا مادہ کہ جو شہوت کے غلبہ سے نکلتا ہے۔ (۳) السنن ابو داؤد۔ باب الوضو من مس الذکر ۹۳/۱ جامع الترمذی ۱۳۲/۱، النسائی ۱۰۱/۱۔ (۴) آگے کی شرم گاہ کو چھوٹا۔

مس کرنے سے وضو نہیں ٹوٹا اسی طرح اس کے مس سے بھی وضو فاسد نہیں ہوتا۔ ترمذی نے اس حدیث کو أَحْسَنُ شَيْءٍ رُوِيَ فِي هَذَا الْبَابِ (۱) فرمایا۔ ابن حبان نے اس حدیث کو صحیح کہا۔ ابن المدینی نے فرمایا کہ یہ حدیث بصرہ کی حدیث سے احسن ہے (بلغ المرام)۔ میں کہتا ہوں حدیث بصرہ میں جو امر ہے وہ امر و جوب کیلئے نہیں بلکہ استحباب کے لئے ہے۔ پس اگر کوئی شخص وضو کر کے اپنے ذکر کو با تھوڑا دے تو اس سے وضو فاسد نہیں ہوتا۔ لیکن اختلاف سے بچنے کیلئے بہتر ہے کہ پھر وضو کر لے۔

### حدیث ﴿۱۳﴾

عَنْ جَابِرٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ التَّيْمُمُ ضَرُبَةٌ لِلْوَجْهِ وَضَرُبَةٌ لِلْذِرَاعَيْنِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ - رَوَاهُ الْحَاكِمُ وَصَحَّحَهُ وَقَالَ الدَّارُ قُطْنَنِي رِجَالُهُ كُلُّهُمْ ثُقَاتٌ (۲)

ترجمہ:- حضرت سیدنا جابر رض کہتے ہیں کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلّم نے فرمایا کہ تم دو ضربیں ہیں۔ ایک ضرب منہ کے لئے ایک ضرب دونوں ہاتھوں کے لئے کہنیوں تک۔

اس کو حاکم نے روایت کیا اور صحیح فرمایا۔ دارقطنی نے اس کے راویوں کو ثقہ کہا۔ بیہقی نے اس کی سند کو صحیح کہا۔ دارقطنی نے ابن عمر سے روایت کیا

(۱) یعنی امام ترمذی نے کہا کہ یہ اس باب کی ایک بہترین حدیث ہے (۲) الدار قطنی ۱۸۱/۱

حضور ﷺ نے فرمایا کہ:

تیم دو ضریب ہیں ایک چہرہ کے لئے اور ایک دونوں ہاتھوں کے لئے کہنیوں تک (۱) جس حدیث میں تیم کے لئے ایک ضرب آئی ہے امام نووی نے شرح صحیح مسلم میں اس کا جواب دیا ہے کہ اس حدیث میں مراد تعلیم کے لئے ضرب کی صورت ہے نہ یہ کہ اس کی ایک ہی ضرب سے تیم ہو جاتا ہے۔

## حدیث ۱۵

عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى قَالَ حَدَّثَنَا أَصْحَاحُ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ رَيْدَنَ الْأَنْصَارِيَ جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ رَأَيْتُ فِي الْمَنَامِ كَانَ رَجُلًا قَامَ وَعَلَيْهِ بُرْدَانٌ أَخْضَرًا فَقَامَ عَلَى حَائِطٍ فَأَدْنَ مَسْنَى مَسْنَى وَأَقَامَ مَسْنَى مَسْنَى - رَوَاهُ أَبْنُ أَبِي شِيبَةَ فِي الْمُحْسَنِ وَالْبَيْهَقِيُّ فِي سُنْنَتِهِ (۲)

ترجمہ:- حضرت عبد الرحمن بن ابی لیلی کہتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ کے اصحاب نے ہمیں حدیث بیان کی کہ عبد اللہ بن زید الانصاری ﷺ

(۱) سنن الدارقطنی ۲۵۲۱۔ (۲) ابن ابی شیبہ ۱۸۵۱، السنن البیهقی ۲۲۰۱۔

حضرت ﷺ کے پاس آئے اور عرض کی کہ یا رسول اللہ ﷺ میں نے خواب میں دیکھا ہے گویا ایک شخص کھڑا ہے اور اس پر دو بزرگ پڑے ہیں۔ وہ دیوار پر کھڑا ہوا۔ اس نے دو دو مرتبہ اذان دی اور دو دو مرتبہ اقامت کی۔

اس کو اپنے ای شیئر نے مصنف میں اور بیہقی نے سنن میں روایت کیا۔

جوہر النقی میں ہے کہ ابن حزم نے فرمایا کہ اس حدیث کی سند نہایت صحیح ہے۔

(۲) جس کی اذان میں ترجیع آئی ہے وہ دربارہ تعلیم ابو محمد زورہ رضی اللہ عنہ

(۱) پہلے پست اور پھر بلند آواز سے شہادتیں (یعنی اشہد)۔۔۔ والے کلمات (دہرانا)۔ (۲) حافظ ابوالعمر ابن عبدالبرک گھٹے ہیں: حضرت ابو محمد وردہ قرشیؓ کے نام میں کافی اختلاف ہے، ہر حال اکثریت کی تحقیق یہ ہے کہ ان کا نام سرہ بن سعید ہے۔ ۸ھ میں جب رسول اللہؐ غزوہ حنین سے واپس ہو رہے تھے، اسی اثناء میں حضرت ابو محمد وردہ اپنے دشمن شرک سا تھیوں کے ساتھ گزر رہے تھے، راستے میں رسول اللہؐ کے موزن کی آوازنی، حضرت ابو محمد وردہ نے اذان کی نقل اتنا شروع کر دی، حضرت ابو محمد وردہ بلند آواز اور خوش الحان تھے اور بطور تمثیل اذان کی نقل اتنا رہے تھے، ان کی قسمت نے یا ورنی کی اور سرکار ابتدارؓ نے ان کی آوازن لی ان کو بدلایا ۶

ہے۔ کہ ابو مخدورہ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے اپنی آواز کو اتنا مبانہ کیا کہ جتنا حضور صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان کا ارادہ تھا۔ اس لئے فرمایا کہ

اِرْجُعُ وَأَمْدُدْ مِنْ صَوْتِكَ - پھر کہہ اور آواز بلند کر۔

علاوہ اس کے خود ابو مخدورہ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان سے اذان بلا ترجیح آئی ہے۔ امام طحاوی نے عبد العزیز بن رفیع سے روایت کیا ہے۔ اس نے کہا میں نے سنا ابو مخدورہ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان کو، وہ دو دو بار آذان اور دو دو بار اقامت کہتے تھے۔ جو ہر لفظ میں اس حدیث صحیح کہا ہے۔ اور یہی مذہب ہے امام اعظم رحمہ اللہ کا۔

وہ جو بعض روایات میں آیا ہے کہ تخفض بھا صوتک ثم ترفع صوتک (۱) وہ ضعیف ہے۔ اس میں حارث بن عبید ابو قدامہ راوی ہے جس کو امام احمد مغضطرب الحدیث اور ابن معین ضعیف کہتے ہیں۔ نسائی نے بھی کہا ہے کہ وہ قوی نہیں۔

♦ اور ان کے باقی ساتھیوں کو واپس کر دیا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے فرمایا ب آذان دو، آپ آذان کا ایک کلمہ پڑھتے اور ان سے پڑھواتے۔ ابو مخدورہ کہتے ہیں کہ مجھے اس وقت حضور سے زیادہ کوئی ناپسند نہ تھا۔ اور نہ ہی حضور کا حکم ماننا پسند تھا، تاہم میں نے حضور کے کہنے سے آذان دی، آذان کے بعد سرکار صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے مجھے ایک ٹھیلی دی جس میں پچھے چاندی تھی، پھر اپنادست مبارک میری پیشانی پر پھیرا، اور ناف تک لے گئے، ہاتھ کا پھیرنا کیا تھا میری قسمت پھر گئی، میرے دل میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان کے خلاف جس قدر کینہ و بعض تھا سب جاتا رہا، آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے مجھے برکت کی دعا دی اور میں آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان کا گرویدہ ہو کر مسلمان ہو گیا۔ (الاستیعاب علی ہامش الاصابہ ۱۷۷)

ع نگاونی صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان میں وہ تاثیر دیکھی بلتی کروڑوں کی تقدیر یہ یک یہی

(۱) ان میں اپنی آواز پست کر پھر بلند کر۔

## حدیث ۱۶

عَنْ أَنَسِ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا افْتَتَحَ الصَّلَاةَ  
 كَبَرَ ثُمَّ رَفَعَ يَدَيْهِ حَتَّىٰ يُحَادِيَ إِبْهَامِيَّهُ أُذْنِيَّهُ ثُمَّ يَقُولُ  
 سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالَىٰ جَدُّكَ وَ  
 لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ - رَوَاهُ الدَّارُقُطْنِيُّ وَقَالَ أَسْنَادُهُ كُلُّهُمْ ثُقَاتٌ  
 كَذَا فِي الزَّيْلَعِيِّ (۱)

ترجمہ: حضرت سیدنا انس رض فرماتے ہیں کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسالم جب نماز کو شروع کرتے تو تکبیر کہتے پھر دونوں ہاتھوں کو اٹھاتے یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ وسالم کے انگھوٹھے دونوں کانوں کے برابر ہو جاتے پھر سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ آخوندک پڑھتے۔ اس کو دارقطنی نے روایت کیا۔ اس کے سب روایات ثقہ ہیں۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ تکبیر تحریمہ کیلئے ہاتھ کانوں کے برابر اٹھانے چاہئیں۔ ایسا ہی ابو داؤد میں واہل کی حدیث میں آیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے دیکھا رسول کریم صلی اللہ علیہ وسالم کو جب شروع کیا نماز کو تو دونوں ہاتھ کانوں کے برابر تک اٹھاتے۔ کہا واہل نے میں ان کے پاس آیا تو دیکھا کہ اپنے ہاتھوں کو سینوں تک اٹھاتے ہیں۔ اور ان پر بارانیاں اور لوئیاں تھیں۔ یعنی سردی کے سبب ہاتھوں کو باہر نہیں نکالتے تھے۔ اس سے معلوم ہوا کہ جن

(۱) الدارقطنی ۳۰۰۱۔

روایتوں میں مومنوں کے برابر ہاتھ اٹھانا آیا ہے وہ عذر سردی سے تھا یا یہ کہ مومنوں کے برابر ہاتھ ہوں۔ اور دونوں انگوٹھے کا نوں کے برابر ہوں۔ چنانچہ ابو داؤد میں واللہ کی حدیث میں آیا ہے کہ اس نے نبی کریم ﷺ کو دیکھا جب وہ نماز کے لئے کھڑے ہوئے تو آپ نے دونوں ہاتھ اٹھائے۔ یہاں تک کہ مومنوں کے مقابل ہو گئے اور برابر کیا دونوں ابہاموں (انگوٹھوں) کو اپنے کا نوں کے۔ شرح مندار امام ص ۲۲۲۔

## حدیث ۱۷

عَنْ وَائِلِ بْنِ حَبْرٍ قَالَ رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَضَعَ يَمِينَهُ عَلَى شِمَالِهِ فِي الصَّلَاةِ تَحْتَ السُّرَّةِ - أَخْرَجَهُ ابْنُ أَبِي شِيْبَةَ الْمُصَنِّفُ لِابْنِ أَبِي شِيْبَةَ ۱/۳۹۰، تَدْرِيْبُ الرَّاوِيِّ ۱/۱۸۸ - آثارُ السُّنْنِ ۱/۷

ترجمہ: حضرت واللہ بن حبر کہتے ہیں کہ میں نے دیکھا رسول کریم ﷺ کو کہ آپ نے نماز میں دایاں ہاتھ بائیں پر ناف کے نیچے رکھا۔ اس کو ابن ابی شیبہ نے روایت کیا۔

شیخ قاسم بن قطلوبن حنفی نے فرمایا کہ اس کی سند جید ہے (شرح ترمذی لابی الطیب) سندھی نے اس کے رجال کو ثقہ کہا۔ محمد بنی نے اس کی سند کو قوی فرمایا۔ اس حدیث پر دو اعتراض کئے جاتے ہیں۔

ایک یہ کہ یہ حدیث ابن ابی شیبہ میں نہیں۔ علامہ حیات سندھی نے اپنے رسالہ میں لکھا ہے کہ میں نے مصنف کا نسخہ دیکھا۔ اس میں یہ حدیث ہے لیکن تَحْتَ السُّرَّةَ (ناف کے نیچے) کا لفظ نہیں۔

دوسراء اعتراض یہ ہے کہ اس حدیث میں علقمہ اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں حالانکہ انہوں نے اپنے باپ سے سامع (۱) نہیں کیا۔

پہلے اعتراض کا جواب معارض نے صرف علامہ حیات سندھی کی شہادت وہ بھی عدم وجود (۲) کی پیش کی۔ میں کہتا ہوں ممکن ہے علامہ حیات کو یہ لفظ نہ ملا ہو۔ یا جس نسخہ میں انہوں نے دیکھا وہاں سہو کا تب سے رہ گیا ہو۔ ہم اس لفظ کے موجود ہونے پر دو شہادتیں پیش کرتے ہیں۔ وہ بھی اثبات پر کہ ثبت نافی پر مقدم ہوتا ہے۔ حافظ قاسم بن قطلوبغا تَخْرِيج أَحَادِيثِ الْإِخْتِيَارِ شَرْحُ الْمُخْتَارِ میں اس حدیث کو محوالہ مصنف ابن ابی شیبہ لکھ کر فرماتے ہیں:

هَذَا سَنَدٌ جَيِّدٌ وَ قَالَ الْعَلَامَةُ مُحَمَّدُ أَبُو الطَّيْبِ الْمَدْنَى فِي شَرْحِ التَّرْمِذِيِّ هَذَا حَدِيثٌ قَوِيٌّ بِنْ حَيْثُ السَّنَدِ وَ قَالَ الشَّيْخُ عَابِدُ الْسِّنَدِ هُنْ فِي الطَّوَالِعِ الْأَنَوَارِ رِجَالُهُ ثُقَاتٌ - آثار السنن ص ۷۰

یہ سند جید ہے علامہ مدنی شرح ترمذی میں فرماتے ہیں کہ یہ حدیث

(۱) نہیں۔ سننا۔ (۲) نہ پایا جاتا۔

مِنْ حِيْثِ السِّنْدُقَىٰ هُوَ - شَيْخُ عَابِدِ سِنْدُقَىٰ طَوَالُ الْأَنْوَارِ مِنْ فَرَمَاتِهِ هُوَ كَمَا  
أَسْ كَرَ رَاوِي سَبْقَتُهُ هُوَ - دِيْكَهَ حَافِظُ قَاسِمُ بْنُ قَطْلُو بَغَا جُوْكَهُ عَلَامَهُ أَبْنَ  
الْهَمَامَ كَهُ أَرْشَدَ تَلَانِدَهُ مِنْ سَهْ هُوَ هُنْ جُوْفُنَ حَدِيْثَ وَفَقَهَ مِنْ تَبْحَرَ (بَهْتَ بُرْتَهُ  
عَالْمَ) تَهْ هُوَ اسْ حَدِيْثَ كَوَا بَنَ أَبِي شِيْبَهَ كَهُ حَوَالَهُ سَلْكَهُ كَهُ اسْ كَرَاسَ كَيْ سِنْدُوكَهُ جَيْدَهُ فَرَمَاتِهِ  
هُوَ - عَابِدِ سِنْدُقَىٰ كَيْ شَهَادَتَ بَهْيَهُ بَهْيَهُ كَرَتِهِ هُوَ - بَهْرَبَهِيْ مُعْتَرِضِينَ كَوَا نَكَارَهُ -  
أَوْ سَنْتَهُ عَلَامَهُ قَاسِمُ سِنْدُقَىٰ اپَنَهُ رسَالَهُ فُوزَ الْكَرَامَ مِنْ فَرَمَاتِهِ هُوَ :-

إِنَّ الْقَوْلَ يَكُونُ هَذِهِ الرِّيَادُ غَلَطًا مَعَ جَزْمِ الشَّيْعَ  
قَاسِمٍ بِعَزُوفِهَا إِلَى الْمُصَنِّفِ وَمُشَاهَدَتِيْ إِيَاهَا فِي نُسْخَةٍ وَ  
الْحَدِيْثِ وَالْأَثَرِ لَا يَلِيقُ بِالْإِنْصَافِ قَالَ وَرَأَيْتُهُ بِعَيْنِيْ فِي  
نُسْخَةٍ صَحِيْحَةٍ عَلَيْهَا الْأَمَارَاتُ الْمُصَحَّحَةُ وَقَالَ فَهَذِهِ  
الرِّيَادَةُ فِي أَكْثَرِ نُسْخٍ صَحِيْحَةٌ - آثارِ السنن ص ۱۷  
كَهُ يَهْ كَهْنَا كَهُ زِيَادَتَ تَحْتَ السِّرَّهُ غَلَطَ هُوَ انصَافَ نَهِيْسَ - بِاوجُودِ اسْ  
كَهُ كَهُ شَيْخُ قَاسِمَ نَهِيْنَ طُورَ پَرَاسَ كَوْ مُصَنِّفَ كَيْ طَرَفَ مُنْسَوبَ كَيْيَا اورِ مِنْ نَهِيْ بَهْ  
اسْ زِيَادَتَ كَوَا يَكَ نُسْخَهُ مِنْ دِيْكَهَا اورِ شَيْخُ عَابِدِ القَادِرِ مُفْتَى حَدِيْثَ كَهُ خَزَانَهُ مِنْ جُو  
مُصَنِّفَ كَانْسَخَهُ هُوَ اسْ مِنْ بَهْيَهُ مُوجُودَهُ - مِنْ نَهِيْ آنَكَهُوْ سَهِيْ سَعْيَ  
نُسْخَهُ مِنْ جُسْ مِنْ عَلَامَاتَ تَحْصِيْسَ اسْ زِيَادَتَ كَوْ دِيْكَهَا - يَهْ زِيَادَتَ لِيْنَنِ لِفَظَ تَحْتَ  
السِّرَّهُ اسْ حَدِيْثَ مِنْ مُصَنِّفَ كَهُ اكْثَرُ نُسْخَهُوْ مِنْ صَحِيْحَهُ -

علامَهُ ظَهِيرَ احْسَنَ نَيْوَى اپَنَهُ رسَالَهُ دَرَةَ الْغَرَهُ مِنْ لَكَهَتِهِ هُوَ كَهُ مدِينَهُ

منورہ کے قبہ محمودیہ میں جو کتب خانہ ہے اس میں مصنف کا نسخہ ہے۔ اس میں بھی لفظ تخت السرہ اس حدیث میں موجود ہے۔

اب انصاف فرمائیے کہ علامہ قاسم بن قطلو بغا نے مصنف میں اس حدیث کو بلفظ تخت السرہ دیکھا۔ پھر علامہ قاسم سندھی نے اپنے دیکھنے کی شہادت دی اور مصنف کا پتا بھی بتایا۔ پھر علامہ ظہیر احسن نیوی نے بھی دیکھا اور قبہ محمودیہ کے کتب خانہ کا پتا بھی دیا۔ ان کی حیثم دید شہادت کے بعد بھی اگر کوئی یہی کہتا جائے کہ مصنف ابن ابی شیبہ میں اس حدیث میں یہ لفظ نہیں تو اس ہٹ دھرمی کا کیا علاج ہو سکتا ہے؟ علامہ حیات کا یہ کہنا کہ شاید کا تب کی نظر چوک گئی ہو اور اس نے نجی کے اثر کا یہ لفظ حدیث مرفوع میں لکھ دیا ہو ہم کہتے ہیں کہ یہ ہو سکتا ہے اگر صرف ایک ہی نسخہ میں یہ لفظ ہو۔ جب اس لفظ کا اس حدیث میں مصنف کے اکثر نسخوں میں پایا جانا ثابت ہے تو یہ احتمال صحیح نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ سب کاتبوں کا اسی حدیث میں آ کر چوک جانا مانا نہیں جاسکتا۔ ہاں! یہ ہو سکتا ہے کہ جس نسخہ کو علامہ حیات نے دیکھا ہواں میں کا تب کے سہو سے یہ لفظ رہ گیا ہو۔

دوسرے اعتراض کا جواب: علقمہ نے اپنے باپ سے سنا ہے اور یہی صحیح ہے۔ علقمہ کے بھائی عبدالجبار نے اپنے باپ سے نہیں سنا وہ اپنے باپ کی موت کے بعد پیدا ہوئے۔

ترمذی ابواب الحدودص ۵۷ میں لکھتے ہیں:-

سَمِعْتُ مُحَمَّداً يَقُولُ عَبْدُ الْجَبَارِ بْنُ وَائِلٍ بْنِ حَجَرٍ  
لَمْ يَسْمَعْ مِنْ أَبِيهِ وَ لَا أَدْرَكَهُ يُقَالُ إِنَّهُ وُلِدَ بَعْدَ مَوْتِ أَبِيهِ  
بَاشْهُرٍ -

کہ میں نے امام بخاری سے سناؤہ فرماتے تھے کہ عبدالجبار بن واکل  
نے اپنے باپ سے نہیں سناؤ رہا ان کو پایا۔ کہا جاتا ہے کہ وہ باپ کی موت کے  
کئی ماہ بعد پیدا ہوئے۔

پھر چند سطراً گے صاف تصریح کرتے ہیں کہ:

عَلْقَمَةُ بْنُ وَائِلٍ بْنِ حَجَرٍ سَمِعَ عَنْ أَبِيهِ وَ هُوَ أَكْبَرُ مِنْ  
عَبْدِ الْجَبَارِ بْنِ وَائِلٍ لَمْ يَسْمَعْ عَنْ أَبِيهِ -

یعنی عالمہ نے اپنے باپ سے سنا ہے وہ عبدالجبار سے بڑے ہیں۔

عبدالجبار نے اپنے باپ سے نہیں سنा۔

نسائی ص ۱۰۵ باب رفعُ الْيَدَيْنِ عِنْدَ الرَّفْعِ مِنَ الرُّكْنِ  
میں ایک حدیث ہے جس میں عالمہ کہتے ہیں۔ حَدَّثَنِي أَبِي۔ اسی طرح  
بخاری کے جزو رفع یہ میں ص ۹ میں عالمہ حَدَّثَنِي أَبِي کہتے ہیں۔ جس سے  
معلوم ہوا کہ عالمہ کو اپنے باپ سے سماع حاصل ہے۔ کیونکہ تحدیث (۱) اکثر  
اہل حدیث کے نزدیک سماع پر دال ہے۔ اسی طرح صحیح مسلم ص ۳۷۱، ج اول  
اور ص ۶۱ میں عالمہ اپنے باپ سے تحدیث کرتے ہیں۔ اگر حدیث عالمہ کی اپنے

(۱) حدیث بیان کرنا۔

بَابٌ سَمِّيَ مَرْسُلٌ هُوَ تَوْمِسُلُمُ اسْكُحْجِي مِنْ رِوَايَتِهِ كَرِتَهُ -

شِخْ عَبْدُ الْجَبَارِ لَكَهْنُوِيُّ الْقَوْلُ الْجَازِمُ ص ۱۸ مِنْ بِحْوَالَهُ اسْنَابُ سَمِّيَ لَكَهْتَهُ هِيَ:-

أَبُو مُحَمَّدٍ عَبْدُ الْجَبَارِ بْنُ وَائِلٍ بْنُ حَجَرٍ الْكَنْدِيُّ  
يَرْوِيُ عَنْ أُمِّهِ عَنْ أَبِيهِ وَهُوَ أَخُو عَلْقَمَةَ وَمَنْ رَأَعَمَ أَنَّهُ سَمِّعَ  
أَبَاهُ فَقَدْ وَهَمَ لِأَنَّ وَائِلَ بْنَ حَجَرٍ مَاتَ وَأُمُّهُ حَامِلٌ بِهِ وَ  
وَضَعَتْهُ بَعْدَهُ بِسِتَّةِ أَشْهُرٍ إِنْتَهَى -

یعنی عبد الجبار بن وائل اپنی ماں سے روایت کرتے ہیں۔ وہ اس کے  
باپ سے اور وہ علقمہ کے بھائی ہیں۔ جس نے یہ گمان کیا کہ عبد الجبار نے اپنے  
باپ سے سنا ہے اس نے وہم کیا۔ کیونکہ وائل بن حجر فوت ہوئے تو عبد الجبار  
ماں کے پیٹ میں تھے۔

وہ والد کی وفات کے چھ ماہ بعد پیدا ہوئے۔

اور بِحَوَالَهُ الْغَابِرَ لَكَهَا ہے: قِيلَ إِنَّ عَبْدَ الْجَبَارِ لَمْ يَسْمَعْ مِنْ  
أَبِيهِ كَه عبد الجبار نے اپنے باپ سے نہیں سنا۔ کہا ابن عبد البر نے استیغاب  
میں وائل کے ترجمہ میں روی عنہ کَلِيْبُ بْنُ شَهَابٍ وَابْنَاهُ عَبْدُ  
الْجَبَارِ وَ عَلْقَمَةُ وَلَمْ يَسْمَعْ عَبْدُ الْجَبَارِ مِنْ أَبِيهِ فِيمَا يَقُولُونَ  
بَيْنَهُمَا عَلْقَمَةُ بْنُ وَائِلٍ إِنْتَهَى -

یعنی وائل سے کلیب بن شہاب نے اور وائل کے دونوں فرزندوں

نے روایت کیا ہے۔ عبدالجبار نے اپنے باپ سے نہیں سنا۔ ان دونوں کے درمیان علقمہ بن واکل (واسطہ) ہیں۔ معلوم ہوا کہ جس نے اپنے باپ سے نہیں سنا وہ عبدالجبار ہے۔ علقمہ نے اپنے باپ سے سنا ہے۔ ابن حجر نے پیش ک تقریب میں لکھا ہے کہ علقمہ نے اپنے باپ سے نہیں سنا لیکن ہم ابن حجر سے ہی دکھاتے ہیں کہ انہوں نے تخلیص الحبیر کے ص ۷۹ میں اور ص ۱۰۲ میں لکھا ہے آنَ عَبْدَ الْجَبَارِ لَمْ يَسْمَعْ مِنْ أَبِيهِ كہ عبدالجبار نے اپنے باپ سے نہیں سنا۔

بلغ المرام کے صفتۃ الصلوۃ کے باب میں حدیث واکل ہے جس میں حضور ﷺ کے دائیں بائیں سلام پھیرنے کا ذکر ہے۔ اخیر میں لکھتے ہیں رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بَا سَنَادِ صَحِحٍ۔ اس سند میں علقمہ اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں۔ اگر ابن حجر کے نزدیک علقمہ نے اپنے باپ سے نہ سنا ہوتا تو اس حدیث کو ابن حجر صحیح نہ کہتے۔ معلوم ہوا کہ ابن حجر کے نزدیک صحیح اور مختار یہی ہے کہ علقمہ نے اپنے باپ سے سنا ہے۔

اب ہم نہیں سمجھتے کہ غیر مقلدین کے پاس اس حدیث پر عمل نہ کرنے کی کوئی وجہ وجیہ (۱) ہے۔ اگر وہ عمل نہیں کرتے تو نہ کریں۔ مگر حضرات احناف کو تو اس پر عمل نہ کرنے کی ترغیب نہ دیں۔

ابو داؤد میں حضرت سیدنا علی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا:

(۱) پختہ، موزوں دلیل۔

## السُّنَّةُ وَضُعُّ الْكَفِّ تَحْتَ السُّرَّةِ

ترجمہ: کہ ہتھیلی کا ہتھیلی پر ناف کے نیچے رکھنا سنت ہے۔

اس حدیث کو ابو داؤد، ابن ابی شیبہ، احمد، دارقطنی اور یہنی نے روایت

کیا ہے۔ (۱)

اصول حدیث میں یہ مسئلہ مُسْلَم ہے کہ صحابی جب کسی امر کو سنت کہے تو اس سے سنت نبوی مراد ہوتی ہے۔ ابو داؤد نے اس حدیث پر سکوت کیا۔ اور جس حدیث پر ابو داؤد سکوت کریں وہ ان کے نزدیک قابل جحت ہوتی ہے۔

امام نووی اذکار ص ۸ میں لکھتے ہیں:

مَا رَوَاهُ أَبُو دَاؤدَ فِي سُنْنَةِ وَلَمْ يَذْكُرْ ضُعْفَهُ فَهُوَ عِنْدَهُ صَحِحٌ أَوْ حَسَنٌ وَكِلَّا هُمَا يُحْتَجُّ بِهِ فِي الْأَحْكَامِ۔

یعنی ابو داؤد جس حدیث کو اپنے سنن میں روایت کریں اور اس کا ضعف بیان نہ کریں وہ ان کے نزدیک صحیح یا حسن ہوتی ہے۔ اور احکام میں یہ دونوں قابل جحت ہیں۔

اس حدیث کے راوی عبد الرحمن بن سلحنت پر جتنی جروح (۲) ہیں

سب مبہم اور غیر مفسر ہیں (۳)۔ اصول حدیث میں یہ امر مُسْلَم ہے کہ جرح مبہم

(۱) السنن ابو داؤد / ۲۰۱، المصنف ابن ابی شیبہ / ۱، المسند لامام احمد / ۱۱۰، الدارقطنی / ۱، یہنی / ۲۸۶۔ (۲) جرح کی جمع ہے مراد یہ ہے کہ طعن کرنے والا کسی راوی کے بارے میں کہے کہ فلاں اکذب الناس ہے یا کہے کہ فلاں روایت کرنے میں محتاط نہیں یا فلاں کی یاد اشتکرور ہے وغیرہ۔ (۳) ایسی جرح کہ جسمیں جرح کا سبب بیان نہ کیا جائے۔

مقبول نہیں۔ دیکھو نووی شرح مسلم ص ۸ والرفع والتکمیل ص ۸۔

حدیث والل بن حجر جس میں ہاتھوں کا باندھنا آیا ہے اب خزیمہ کے حوالہ سے بعض محدثین نے اس حدیث کو نقل کیا ہے۔ کسی معتبر کتاب میں مجھے اس کی سند نہیں ملی۔ حافظ ابن قیم اعلام الموقعین کے ص ۲۶ میں اس حدیث کا ذکر کر کے فرماتے ہیں لَمْ يَقُلْ عَلَى صَدْرِهِ غَيْرُ مُؤْمَلٍ بْنُ إِسْمَاعِيلَ۔ کہ مُؤْمَلٍ بْنُ إِسْمَاعِيلَ کے سوا اس حدیث میں عَلَى صَدْرِهِ کسی نے نہیں کہا جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اب خزیمہ کی سند میں بھی مُؤْمَلٍ بْنُ إِسْمَاعِيلَ ضرور ہے اور وہ ضعیف ہے۔ ابو حاتم نے اس کو کثیر الخطا کہا، امام بخاری نے مکرر الحدیث۔ ابو زرعہ کہتے ہیں کہ اس کی حدیث میں خطاب بہت ہے (میزان) علامہ مزی نے تہذیب الکمال میں، حافظ ابن حجر نے تہذیب التہذیب میں لکھا ہے:

قَالَ غَيْرُهُ دُفِنَ كُتُبَهُ وَ كَانَ يُحَدِّثُ مِنْ حِفْظِهِ فَكَثُرَ خَطَايَاهُ كَمَا كَتَبَ مِنْ دُفِنَ كَيْمَنَ۔ وَهُوَ أَنْ يَنْهَا عَنْ حِفْظِهِ فَكَثُرَتْ تَهْذِيَّاتُهُ لِنَسْخَةِ الْكِتَابِ لِنَسْخَةِ الْكِتَابِ

(۱)

تہذیب التہذیب میں سلیمان بن حرب کا قول نقل کیا ہے:

وَقَدْ يَجِبُ عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ أَنْ يَقُفُوا عَنْ حَدِيثِهِ فَإِنَّهُ يَرُوِيُ الْمَنَاكِيرَ عَنْ شُيُوخِهِ وَ هَذَا أَشَدُ فَلُوْ كَانَتْ هَذِهِ الْمَنَاكِيرُ عَنِ الْفُسْقَاءِ لِكِنَّا نَجْعَلُ لَهُ عُذْرًا۔ (۲)

(۱) تہذیب التہذیب ۸/۲۳۶۔ (۲) تہذیب التہذیب ۸/۲۳۷۔

لیعنی اہل علم پر واجب ہے کہ اس کی حدیث سے بچتے رہیں کیونکہ یہ شخص ثقات سے منکرات روایت کرتا ہے اور یہ بہت برا ہے۔ اگر ضعفاء سے منا کیر روایات کرتا تو اس کو معدود سمجھتے۔ (اور ضعفاء پر منکرات محمول کرتے)۔

حافظ ابن حجر فتح الباری ج ۲۱ ص ۹۶ میں فرماتے ہیں:

وَ كَذَلِكَ مُؤْمَلُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ فِي حَدِيثِهِ عَنِ  
الشُّورِيِّ ضُعْفٌ كَمُؤْمَلِ بْنِ اسْمَاعِيلَ جُوْثُورِيِّ سَيِّرَةِ رَوَايَتِهِ اِنْ مِنْ  
ضُعْفٍ هُوَ. اُوْرِيْهِ حَدِيثِ اِسْمَاعِيلَ نَزَّلَهُ شُورِيِّ سَيِّرَةَ رَوَايَتِهِ  
نَزَّلَهُ شُورِيِّ مِنْ اِسْمَاعِيلَ حَدِيثَ مُؤْمَلِ بْنِ اسْمَاعِيلَ عَنِ الشُّورِيِّ اِخْرَاجَ  
كَبِيرِيِّ مِنْ اِسْمَاعِيلَ حَدِيثَ مُؤْمَلِ بْنِ اسْمَاعِيلَ عَنِ الشُّورِيِّ اِخْرَاجَ  
رَوَايَتِهِ كَمِنْ صَحِيقَ نَبِيِّهِ هُوَ.

اسی طرح حدیث قبیصہ بن بلب جس کو امام احمد نے مند میں روایت کیا ہے صحیح نہیں۔ اس میں سماک بن حرب ہے جس کو شعبہ وابن مبارک وغیرہما نے ضعیف کہا (امکال) ابن مبارک نے سفیان سے نقل کیا کہ ضعیف ہے۔ امام احمد اس کو مضطرب الحدیث کہتے ہیں۔ صالح جزرہ ضعیف کہتا ہے۔ نسائی کہتے ہیں کہ جب وہ منفرد ہو جوت نہیں (میزان) تو ثابت ہوا کہ سینہ پر ہاتھ باندھنے کی کوئی حدیث صحیح نہیں۔ وَ هَذَا هُوَ الْحَقُّ۔

## حدیث ﴿١٨﴾

عَنْ حُمَيْدِ الطَّوِيلِ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا اسْتَفْتَحَ الصَّلَاةَ قَالَ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالَى جَدُّكَ وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ رَوَاهُ الطَّبرَانِيُّ فِي كِتَابِهِ الْمُفْرَدِ فِي الدُّعَاءِ وَأَسْنَادُهُ حَيْدَةٌ آثارُ السُّنْنِ (١)

ترجمہ:- حضرت سیدنا انس فرماتے ہیں کہ رسول کریم جب نماز شروع کرتے تو سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ إِلَى آخِرِهِ پڑھتے۔ اس کو طبرانی نے روایت کیا۔

ترمذی (۲) میں حضرت سیدنا عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے بھی ایسا ہی آیا ہے۔ امام ترمذی لکھتے ہیں کہ اکثر اہل علم تابعین وغیرہم کا اسی پر عمل ہے۔ حضرت سیدنا عمر و عبد اللہ بن مسعود سے اسی طرح روایت کیا گیا ہے۔ ترمذی ابو داؤد ابن ماجہ طحاوی میں حضرت سیدنا ابوسعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بھی اسی طرح آیا ہے۔ صحیح مسلم میں ہے کہ حضرت سیدنا عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ بفرض تعلیم سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ بِالْجَهْرِ پڑھتے (۳)۔ جن روایتوں میں بجز سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ کے دوسری دعائیں آئی ہیں وہ ہمارے نزدیک محمول بر تجد ہیں۔

(۱) نصب الرایہ / (۲) جامع الترمذی / ۲ / ۳۲۱ - (۳) الصحیح لمسلم / ۱ / ۲۹۹

چنانچہ صحیح ابو عوانہ و نسائی میں اس کی تصریح بھی آئی ہے۔ یا مجموع بر ابتداء امر (۱) جیسا کہ شرح منیہ میں ابن امیر حاج نے فرمایا ہے۔

## حدیث ﴿۱۹﴾

عَنْ أَنَسِ الْنَّبِيِّ وَأَبَابُكْرٍ وَعُمَرَ كَانُوا يَفْتَحُونَ الْمَسْلُوَةَ بِالْحَمْدِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ - رَوَاهُ الشَّيْخَانَ (۲)

ترجمہ:- حضرت سیدنا انس رض فرماتے ہیں کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان اور حضرت سیدنا ابو بکر صدیق و سیدنا عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہما مازالحمد لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ کے ساتھ شروع کرتے تھے۔

اس کو بخاری و مسلم نے روایت کیا۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ بسم اللہ نہیں پڑھتے تھے۔ بلکہ مطلب یہ ہے کہ بسم اللہ بالجہر نہیں پڑھتے تھے۔ چنانچہ صحیح مسلم کی دوسری روایت (۳) میں اس کی تصریح ہے۔ کہا انس رض نے فَلَمْ أَسْمَعْ أَحَدًا مِنْهُمْ يَقْرَءُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ یعنی میں نے کسی کو نہیں سنا کہ وہ بسم اللہ پڑھتا ہو۔ پھر دوسری حدیث میں اس کی صاف تصریح ہے۔ جس کو نسائی (۲) نے روایت کیا۔ فَلَمْ أَسْمَعْ أَحَدًا مِنْهُمْ يَجْهَرُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ کہ میں نے ان میں سے کسی

(۱) یعنی صاحب شان کام کی ابتداء بسم اللہ سے کرنا (۲) صحیح البخاری، کتاب الآذان ۱۰۳/۱، الصحيح لمسلم ۱/۱۷۲ (۳) ایضاً ۱/۱۷۲۔ (۴) النسائی ۱/۱۰۵۔

کو نہیں سنا کہ بِسْمِ اللَّهِ جہر سے پڑھتے ہوں۔ تو معلوم ہوا کہ بِسْمِ اللَّهِ پڑھنے کی نفی نہیں۔ بلکہ اونچی پڑھنے کی نفی ہے۔

## حدیث ۲۰

عَنْ أَبِي مُوسَىٰ قَالَ عَلَّمَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَلْيُؤْمِكُمْ أَحَدُكُمْ وَإِذَا قَرَأَ الْإِمَامُ فَانْحَسْتُوا

رواه احمد و مسلم (۱)

ترجمہ:- حضرت سیدنا ابو موسیٰ اشعری رض کہتے ہیں کہ رسول کریم و روف رحیم رض نے ہمیں سکھایا کہ جب تم نماز کے لئے اٹھو تو چاہیے کہ تم میں سے ایک تمہارا امام بنے اور جب امام پڑھے تو تم چپ رہو۔ اس کو امام احمد و مسلم نے روایت کیا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ قراءت امام کا حق ہے اور مقتدی کو خاموش رہنے کا حکم ہے۔ یہ حدیث قرآن کریم کی تفسیر ہے۔

اللَّهُ تَعَالَى فَرَمَّا تَحْتَهُ: إِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوْلَهُ وَأَنْصِتُوْا

لَعَلَّكُمْ تُرَحَّمُونَ ۝

ترجمہ کنز الایمان: اور جب قرآن پڑھا جائے تو اسے کان لگا کر سنو اور خاموش رہو کہ تم پر حرم ہو۔ (الاعراف ۲۰۲/۹)

(۱) الصحيح لمسلم، ۱/۲۷۳، الْدِرَايَةُ فِي تَخْرِيجِ أَحَادِيْثِ الْهِدَايَةِ ۱/۲۶۳، مُسْنَدُ أَبِي عَوَانَةَ ۲/۱۳۳۔

اس آیت سے یہ معلوم نہیں ہوتا تھا کہ پڑھنے والا کون ہو۔ حدیث مذکور نے یہ بیان کر دیا کہ وہ پڑھنے والا امام ہے۔ جب امام قرآن پڑھتے تو تم خاموش رہو۔ معلوم ہوا کہ مقتدی فاتحہ خلف الامام نہ پڑھے (۱)۔ یہی صحیح ہے۔ حضرت سیدنا ابو ہریرہ رض نے بھی اس حدیث کو روایت کیا۔ فرمایا رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے:

إِنَّمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِيُؤْتَمْ بِهِ فَإِذَا كَبَرَ فَكَبِرُوا وَإِذَا قَرَأَ فَأَنْصِتُوا۔

ترجمہ: امام اس لئے بنایا گیا ہے کہ اس کی اقتدا کی جائے۔ جب وہ تکبیر کہتے تو تم تکبیر کہو۔ جب وہ پڑھتے تو تم چپ رہو۔ (۲) اس کو ابوداؤ و ابن ماجہ نسائی وغیرہم نے روایت کیا۔ یہ حدیث بھی صحیح ہے۔ اس کو مسلم نے بھی صحیح کہا ہے۔

## حدیث ۲۱

عَنْ جَابِرٍ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلی اللہ علیہ و آله و سلم مَنْ كَانَ لَهُ إِمَامٌ فَقَرَأَهُ الْإِمَامُ لَهُ قِرَأَهُ۔ رَوَاهُ الْحَافِظُ أَحْمَدُ بْنُ مُنْبِعٍ فِي مُسْنِدِهِ وَ مُحَمَّدٌ فِي الْمُؤْطَّلِ وَ الظَّحَاوِيِّ وَ الدَّارُقُطْنِيِّ (۳)

ترجمہ: حضرت سیدنا جابر رض سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم

(۱) یعنی امام کے پیچھے سورہ فاتحہ نہ پڑھے۔ (۲) النسائی ۱۱۲/۱۔ (۳) المؤطلا مام

محمد، المسند لامام اعظم ۶۱۔

نے فرمایا جس شخص کے لئے امام ہو تو امام کا پڑھنا اسی کا پڑھنا ہے۔

یعنی امام کی قراءت مقتدی ہی کی قراءت ہے۔ مقتدی کو خود قرآن

میں سے کچھ نہ پڑھنا چاہیے۔ یہ حدیث صحیح ہے۔ اس کے سب راوی اللہ ہیں۔

حدیث لاصلوۃ جس کو بخاری و مسلم (۱) نے روایت کیا وہ امام اور

منفرد کیلئے ہے اس حدیث کی ایک روایت میں فصاعداً بھی آیا ہے یعنی

الْحَمْدُ اور کچھ زیادہ کے سوانح نہیں۔ تو اگر یہ حدیث مقتدی کو بھی عام ہو تو

لازم آتا ہے۔ کہ علاوہ فاتحہ کے مقتدی پر سورۃ بھی واجب ہو اور اس کا کوئی

قابل نہیں۔ معلوم ہوا کہ یہ حدیث امام اور منفرد کے لئے ہے۔ ابو داؤد

میں سفیان جو اس حدیث کے راوی ہیں فرماتے ہیں لِمَنْ يُصَلِّي وَحْدَةً

کہ یہ حدیث اس شخص کے لئے ہے جو اکیلانماز پڑھے یعنی مقتدی کے لئے

نہیں۔

حدیث عبادہ جس میں نماز فجر کا قصہ ہے وہ ضعیف ہے۔ کسی روایت

میں تکھول ہے جو مدرس (۲) ہے۔ اور مععنی (۳) روایت کرتا ہے۔ مدرس کی

مععنی قبل جدت نہیں۔ اگر کسی روایت میں اپنے شیخ سے تحدیث بھی کرتا ہے

تو شیخ اشیخ سے بلفظ عن روایت کرتا ہے اور اصول حدیث میں لکھا ہے کہ مدرس

(۱) صحيح البخاری / ۲۶۲، الصحيح لمسلم / ۲۹۵ (۲) مدرس تدليس کا اسم فاعل ہے

اور مدرس کا لغوی معنی ہے گاہک سے سو دے کے عیب کو چھپانا اور اصطلاح میں "سند میں کسی عیب کو

چھپانا اور اس کے ظاہر کی تحسین (تعریف) کرنا، "لُخْصُ ازْتَقْرِيبِ الْنَّوَاوِيِّ مِنَ التَّدْرِيْبِ / ۲۳۰۔

(۳) یعنی مسند سے مشتق ہے اور اصطلاح میں وہ حدیث ہے جس میں راوی عن فلاں عن فلاں کہے۔

کبھی شیخ اشیخ کو بھی ساقط کرتا ہے۔ اس لئے جنت نہیں اور کسی روایت میں نافع بن محمود ہے جو مستور الحال (۱) ہے۔ کسی روایت میں مکحول عن عبادہ ہے جو مرسل (۲) ہے۔ الغرض کوئی روایت صحیح نہیں۔ اس مسئلہ کی اگر زیادہ تفصیل دیکھنا ہو تو *كتاب الدليل المبين في ترك القراءة للمقتديين مؤلفه جناب محمد حسن فیض پوری میں دیکھئے۔* جو مؤلف کے صاحبزادے سے مل سکتے ہے۔

## حدیث ﴿۲۲﴾

### بلند آواز سے آ میں کہنا

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ إِذَا قَالَ الْإِمَامُ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ فَقُولُوا آمِينَ فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ قَوْلَ الْمَلِئَكَةِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ۔ رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (۳)

(۱) وہ راوی جسکا نام لکھ دیا دو سے زائد راویوں نے روایت کی ہوئیں اسکی عدالت ظاہر اور باطنًا نامعلوم ہوا سکی روایت قول نہیں کی جاتی (۲) لغت میں اڑسلن کے معنی ہیں کسی چیز کو بغیر قید کے بیان کرنا اصطلاح میں اس سے مراد وہ حدیث ہے کہ جسکی سند کے آخر میں تابعی کے بعد راوی (صحابی) کے نام کو حذف کر دیا جائے وہ مُرَسَّل ہے۔ اسکی صورت یہ ہے کہ تابعی کہے کہ رسول

اللَّهِ ﷺ نے فرمایا، یا یہ کام کیا، یا آپ ﷺ کے سامنے یہ کام کیا گیا، شرح نجۃ الافکر، ۱۵۔

(۳) صحیح البخاری کتاب التفسیر ۱۶۲۳/۲۔

ترجمہ:- حضرت سیدنا ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول کریم، روفِ رَحِیْم رض نے فرمایا جب امام غیرِ المَغْضُوبِ عَلَیْهِمْ وَ لَا الصَّالِیْمَ کہے تو تم آمین کہو۔ کیونکہ جس کی آمین ملائکہ کی آمین کے ساتھ موافق ہو گئی اس کے پچھے گناہ معاف ہو گئے۔

اس کو بخاری نے روایت کیا۔ اس روایت سے معلوم ہوا کہ آمین اخفا (۱) کے ساتھ کہنی چاہیئے۔ کیونکہ اگر وہ جہر (۲) ہوتی تو آپ ﷺ نے فرماتے جب امام ”وَلَا الضَّالِّينَ“ کہے تم آمین کہو بلکہ یوں فرماتے کہ جب امام آمین کہے تو تم آمین کہو۔ اس کا جواب یہ ہے کہ جمہور محدثین نے ”إِذَا آمَنَ“ کے معنی ”إِذَا أَرَادَ التَّائِمَيْنَ“ کئے ہیں۔ یعنی جب امام آمین کہنے کا ارادہ کرے تو تم آمین کہو۔ اور وہ ارادہ ”وَلَا الضَّالِّينَ“ ختم کرنا ہے۔ جمہور نے یہ معنی جمع بین الحدیثین (۳) کیلئے کئے ہیں۔ تو جب اس حدیث کے معنی إذا أراد التامين ہوئے تو اس سے جہر آمین ثابت نہیں ہوتا۔

علاوہ اسکے ایک دوسری حدیث میں جس کو امام احمد نسائی داری (۲۳) نے روایت کیا ہے آیا ہے فَإِنَّ الْأَمَامَ يَقُولُ آمِينُ کہ امام بھی آمین کہتا ہے، اس سے بھی معلوم ہوا کہ آمین بالجھر نہ تھی۔ اگر جھر ہوتی تو امام کے فعل کے اظہار کی ضرورت نہ یہ تھی۔

اس حدیث سے یہ بھی ثابت ہوا کہ مقتدی فاتحہ نہ پڑھے۔ کیونکہ

(١) پست آواز - (٢) اوچی آواز - (٣) دوهدیشون کامیون کامیون - (٤) النسائی ١٣٣/٢ -

اگر مقتدی پر فاتحہ لازم ہوتا تو آپ ﷺ فرماتے جب تم ”غَيْرُ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ“ پڑھو تو آمین کہو۔ بلکہ یوں فرمایا کہ جب امام وَلَا الضَّالِّينَ کہے تو تم آمین کہو۔ معلوم ہوا کہ فاتحہ کا پڑھنا امام پر ہی لازم تھا۔ دوسری حدیث میں اور بھی تصریح فرمادی کہ إِذَا أَمَّنَ الْقَارِئَ فَأَمِنُوا۔ جب قراءت پڑھنے والا آمین کا ارادہ کرے تو تم بھی آمین کہو۔ پس اگر مقتدی بھی قاری ہوتا تو آپ ﷺ صرف امام کو قاری نہ فرماتے۔

## حدیث ﴿۲۳﴾

### بلند آواز سے آمین کہنا

عَنْ وَائِلِ بْنِ حَجَرٍ أَنَّهُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَلَمَّا بَلَغَ غَيْرَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ قَالَ أَمِينٌ أَخْفَى بِهَا صَوْتَهُ۔ رَوَاهُ الْحَاكِمُ وَالطَّبَرَانِيُّ وَالدَّارُقُطْنِيُّ وَأَبُو يَعْلَى وَأَحْمَدُ (۱)

ترجمہ:- حضرت والل بن حجر سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول کریم ﷺ کے ساتھ نماز پڑھی۔ حضور ﷺ جب ”غَيْرُ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ“ کو پہنچ تو آپ ﷺ نے پوشیدہ آواز سے آمین کہی۔

اس حدیث کو حاکم، طبرانی، دارقطنی، ابویعلی اور امام احمد نے روایت کیا۔ یہ حدیث آمین کے اخفا میں نص ہے۔ اس کی سند صحیح ہے۔

(۱) جامع الترمذی ۶۳، نصب الرایہ ۱/۳۶۹۔

حدیث سمرہ بن جندب رضی اللہ عنہ اس کی تائید کرتی ہے کہ جب وہ نماز پڑھاتے تو دوبار خاموش ہوتے۔ ایک بار جب نماز شروع کرتے دوسری بار جب ”وَلَا الضَّالُّينَ“ کہتے۔ لوگوں نے اس پر انکار کیا تو انہوں نے ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کو لکھا۔ حضرت سیدنا ابی بن کعب رضی اللہ عنہ نے جواب میں لکھا کہ سمرہ رضی اللہ عنہ جیسا کرتے ہیں ٹھیک ہے۔ اس حدیث کو دارقطنی و احمد نے بسند صحیح روایت کیا۔ ابو داؤد کی روایت میں سمرہ بن جندب نے ان دونوں سکتوں کو رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بیان کیا۔ ظاہر ہے کہ پہلا سکتہ ثناء کے لئے تھا۔ معلوم ہوا کہ آمیں پوشیدہ تھی۔ اس حدیث کی سند آثار السنن میں صالح لکھی ہے۔

امام طحاوی ابو واکل سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت سیدنا عمر و علی رضی اللہ تعالیٰ عنہما بسم اللہ شریف اور اعوذ اور آمین میں جہر نہیں کرتے تھے۔ طبرانی کبیر میں ابو واکل سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت سیدنا علی و عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہم بسم اللہ اور اعوذ اور آمین بلند آواز سے نہیں کہتے تھے۔ جوہر اتنی میں بحوالہ ابن جریر طبری ابو واکل سے روایت ہے کہ حضرت سیدنا عمر و علی رضی اللہ تعالیٰ عنہما بسم اللہ اور آمین او نجی نہیں کہتے تھے۔

حدیث واکل بن حجر پر اعتراض کیا جاتا ہے کہ اس میں شعبہ نے تین خطائیں کیں۔ اول یہ کہ اس نے حجر ابی عنیس کہا ہے حالانکہ وہ حجر بن عنیس ہے۔ جس کی کنیت ابو لسکن ہے۔ دوسرا یہ کہ شعبہ نے اس حدیث میں علقمہ بن واکل کو زیادہ کیا ہے۔ حالانکہ حجر بن عنیس عن واکل بن حجر صحیح ہے۔ تیسرا یہ کہ

اس نے خَفَضَ بِهَا صَوْتَهُ کہا ہے حالانکہ مَدَ بِهَا صَوْتَهُ ہے۔ اور یہ بھی اعتراض کیا جاتا ہے کہ علقمہ نے اپنے باپ سے نہیں سنا۔ بلکہ وہ اپنے باپ کی موت کے چھ مہینے بعد پیدا ہوئے۔

پہلے اعتراض کا جواب یہ ہے کہ حجر بن عنبس کی کنیت ابوالعنبس بھی ہے۔ اور ابوالسکن بھی۔ ایک شخص کی دو کنیتیں ہونا بعید نہیں ہے۔ ابن حبان کتاب العقات میں فرماتے ہیں۔

حَجَرُ بْنُ عَنْبَسٍ أَبُو السَّكْنُ الْكُوفِيُّ وَ هُوَ الَّذِي يُقَالُ  
لَهُ حَجَرُ أَبُو الْعَنْبَسٍ يَرُوِيُّ مِنْ عَلَيٍّ وَ وَائِلٍ بْنِ حَجَرٍ رَوَى  
عَنْهُ سَلَمَةُ بْنُ كُهَيْلٍ إِنْتَهَى۔ آثار السنن ص ۹۶

حجر بن عنبس ابوالسکن کوئی وہ ہیں جنہیں ابوالعنبس بھی کہا جاتا ہے۔ ابو داؤد نے آمین کے باب میں ثوری سے بھی حجر بن عنبس کی کنیت ابوالعنبس نقل کی ہے۔ یہی نقل نے سنن میں بھی ایسا ہی لکھا ہے۔ دارقطنی نے توکیع اور مخاربی سے یہی نقل کیا ہے کہ انہوں نے ثوری سے اس کی کنیت ابوالعنبس روایت کی۔ کشف الاستار عن رجال معانی الآثار میں بھی ایسا ہی لکھا ہے۔ معلوم ہوا کہ حجر بن عنبس کی کنیت ابوالعنبس بھی ہے۔ اس میں شعبہ کی خطا نہیں ہے۔ نہ شعبہ اس میں منفرد ہے۔ بلکہ محمد بن کثیر اور توکیع اور مخاربی بھی یہی نقل کرتے ہیں۔

دوسرے اعتراض کا جواب یہ ہے کہ بعض روایات میں تصریح یہ ہے

کہ حجر بن عنیس نے علقمه سے بھی سنا ہے اور خود وائل سے بھی اس حدیث کو سننا ہے۔ چنانچہ امام احمد نے اپنے مند میں روایت کیا ہے۔

عَنْ حَبْرِ أَبِي الْعَنْبَسِ قَالَ سَمِعْتُ عَلْقَمَةَ بْنَ وَائِلٍ  
يُحَدِّثُ عَنْ وَائِلٍ وَسَمِعْتُ مِنْ وَائِلٍ قَالَ صَلَّى بِنَا رَسُولُ  
اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - (۱)

ابوداؤ دطیا اسی نے بھی ایسا ہی روایت کیا ہے۔ ابو مسلم بھی نے بھی اپنی سنن میں ایسا ہی روایت کیا ہے (آثار السنن) تو معلوم ہوا کہ شعبہ نے اس میں بھی خط انہیں کی۔ کیونکہ حجر نے یہ حدیث علقمه سے بھی سنی اس لئے اس نے علقمه کا ذکر کیا۔ اور وائل سے بھی سنی۔ اس لئے کسی وقت علقمه کا ذکر انہیں کیا۔ اور حدیث کے امیں ہم مفصل ذکر کر آئے ہیں کہ علقمه نے اپنے باپ سے سنا ہے فلان عیدہ ۵

رہی یہ بات کہ سفیان مدد بھا صوتہ کہتے ہیں اور شعبہ خفَضَ بھا تو کس کی روایت کو ترجیح ہوگی۔ میں کہتا ہوں کہ شعبہ کی روایت کو ترجیح ہے۔ اس لئے کہ شعبہ مدلیس کو اچھا نہیں سمجھتے تھے بلکہ فرماتے تھے کہ میں آسمان سے گر کر ٹکڑے ٹکڑے ہو جاؤں تو اس سے بہتر ہے کہ میں مدلیس کروں

(۱) ترجمہ: حجر بن عنیس سے روایت ہے، کہتے ہیں میں نے علقمه بن وائل کو وائل سے حدیث بیان کرتے ہوئے سنا اور میں نے وائل سے (بھی) سنا کروہ کہتے ہیں میں رسول کریم ﷺ نے نماز پڑھائی۔

(تذكرة الحفاظ) اور سفیان ضعفاء (۱) سے بھی تدليس کیا کرتے تھے۔ تو شعبہ کی روایت میں تدليس کا شبه نہیں اس لئے اس کو ترجیح ہوگی۔ اور سفیان کی روایت میں تدليس کا شبه ہے۔ دوسری وجہ ترجیح یہ ہے کہ آمین دعا ہے اور اصل دعا میں اخفا ہے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

أَدْعُوكُمْ تَضَرُّعًا وَ خُفْيَةً۔ (الاعراف ۵۵/۸)

ترجمہ کنز الایمان: اپنے رب سے دعا کرو گرگڑاتے اور آہستہ۔

اور اکثر صحابہ و تابعین آمین خفیہ کہتے تھے۔ جیسا کہ جو بہر التقی ص ۱۳۲ میں ہے اس لئے شعبہ کی روایت رانج ہوگی۔

نیز حدیث مَدَّ بِهَا صَوْتَهُ کے معنی بھی ہو سکتے ہیں کہ آپ آمین کو بہ لغت مد پڑھتے تھے نہ قصر۔ علاوہ اس کے آمین کی ایک حد بھی حدیث میں آئی ہے وہ حتیٰ سمعَ مَنْ يَلِيهِ مِنَ الصَّفِّ الْأَوَّلِ ہے۔ کہ صف اول کے وہ لوگ جن کے لئے حضور نبی کریم ﷺ نے تعلیم کے لئے آواز دراز فرمائی۔ یہ بھی یاد رکھنا چاہیے کہ حضور ﷺ کے مقتدیوں کا آمین با جہر ہرگز ثابت نہیں۔ تو آج کل مدعیان عمل بالحدیث کا امام کے پیچھے زور سے آمین کہنا محض بے دلیل ہے۔

---

(۱) ضعیف کی جمیع ہے۔ اس کے معنی کمزور کے ہیں، یہاں مراد فن اصول حدیث میں ضعیف راوی ہیں۔

## حدیث ﴿۲۳﴾

### رفع یدیں

عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمْرَةَ قَالَ خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ مَا لِي أَرَاكُمْ رَافِعِينَ أَيْدِيْكُمْ كَأَنَّهَا أَذْنَابُ خَيْلٍ شَمْسٍ أُسْكِنُوا فِي الصَّلَاةِ - رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۱)

ترجمہ:- حضرت جابر بن سمرہ ﷺ سے روایت ہے کہ انہوں نے نکلے ہم پر رسول کریم ﷺ اور فرمایا کیا ہے مجھے کہ میں تمہیں رفع یدیں کرتا ہوں دیکھتا ہوں گویا کہ سرکش گھوڑوں کی دم ہیں۔ نماز میں آرام کیا کرو۔

اس کو مسلم نے روایت کیا۔ اس حدیث میں ظاہر ہے کہ حضور ﷺ نے حضراتِ صحابہ ﷺ کو نماز میں رفع یدیں (۲) کرتے ہوئے دیکھا اور منع فرمایا۔ جس سے ثابت ہوا کہ رفع یدیں سنت نہیں بلکہ منسون (۳) ہے۔ یہ جو بعض کہتے ہیں کہ اس حدیث میں بوقت سلام رفع یدیں کرنے کی ممانعت ہے صحیح نہیں۔ وہ حدیث جس میں بوقت سلام اشارہ کرنے کی ممانعت ہے دوسری ہے۔ ان دونوں حدیثوں میں فرق ہے۔ اس حدیث میں رفع یدیں کا ذکر ہے

(۱) الصحيح لمسلم، ۱۸۱/۱، ابو داؤد/۱۳۳/۲۔ (۲) دونوں ہاتھوں کا اٹھانا۔

(۳) جب شریعت کوئی نیا حکم دے اور وہ پچھلے حکم کو ختم کر دے تو اس نئے حکم کو ناخ اور پچھلے ختم ہونے والے حکم کو منسون کہتے ہیں۔ لہذا اس حدیث نے رفع یدیں والی حدیث کے حکم کو منسون کر دیا۔

دوسری میں رفع یہ دین کا ذکر نہیں۔ بلکہ ایماء بالیدین کا ذکر ہے۔ کسی روایت میں تؤمن ہے کسی میں تشریون۔ نیز اس حدیث میں اُسکُنُوا فی الصلوٰۃ ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ رفع یہ دین نماز میں تھا جس کی ممانعت ہوئی اور سکون کا حکم فرمایا۔ دوسری حدیث میں یہ لفظ ہی نہیں کیونکہ سلام نماز کا مظروف نہیں (۱)۔ تو اشارہ بالیدین بوقت سلام بھی مظروف نماز نہیں۔ اور اس حدیث میں حضور ﷺ کے ساتھ نماز پڑھنے کا ذکر نہیں اور دوسری حدیث میں حضور ﷺ کے ساتھ نماز پڑھنے کا ذکر ہے۔ معلوم ہوا کہ یہ دونوں حدیثیں الگ الگ ہیں۔ یہ حدیث رفع یہ دین کی ممانعت میں ہے۔ دوسری بوقت سلام اشارہ بالیدین کی ممانعت میں۔ ان دونوں حدیثوں کو ایک سمجھنا باوجود اس اختلاف کے جو ہم نے ذکر کیا ہے خوش نہیں ہے۔

### اعتراض:

عیدین اور وتروں کے لئے کچھ ایسی خصوصیات ہیں جو کہ دوسری نمازوں میں نہیں۔ مثلاً عیدین کے لئے شہر کا شرط ہونا۔ اور شہر سے باہر نکل کر عید پڑھنا خطبہ نماز عید کے بعد پڑھنا۔ وتر کا طاق ہونا۔ دعا قنوت پڑھنا۔ تو اسی طرح رفع یہ دین جو عیدین یا وتروں میں کیا جاتا ہے۔ وہ بھی ان دونوں نمازوں کی خصوصیات سے ہے۔

علاوہ اس کے جس نماز کو حضور ﷺ نے دیکھ کر صحابہؓ کو رفع یہ دین

سے منع فرمایا وہ نماز عید نہ تھی اگر عید ہوتی تو حضور ﷺ خود امام ہوتے اور نماز و تر بھی نہ تھی۔ کیونکہ وتروں میں جماعت اور ان کا مسجد میں ادا کرنا آپ ﷺ کی اور صحابہ کرام ﷺ کی عادات مستمرہ (۱) سے نہ تھا۔ بلکہ گھروں میں اکیلے اکیلے پڑھنے کی عادت تھی۔ تو معلوم ہوا کہ وہ بھی رفعٰ یَدِیْنِ عِنْدَ الرُّكُوْعِ والرَّفْعُ عَنْهُ (۲) تھا جو حضور کے اس فرمان مبارک کے بعد منسوخ ہوا۔

## حدیث ﴿۲۵﴾

عَنْ عَلْقَمَةَ قَالَ قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعُودٍ ﷺ أَلَا أَصَلِّ  
بِكُمْ صَلَاةَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَصَلَّى وَلَمْ يَرْفَعْ يَدَيْهِ إِلَّا مَرَّةً - أَبُو  
دَاوَدَ (۳)

ترجمہ:- حضرت علقمة ﷺ کہتے ہیں کہ عبد اللہ بن مسعود ﷺ نے فرمایا کہ میں تمہیں رسول اللہ ﷺ کی نماز پڑھ کر نہ دکھاؤ؟ پھر نماز پڑھی اور ایک بار (تحریک) کے سوا ہاتھ نہ اٹھائے۔

اس حدیث کو ابو داؤد، ترمذی ونسائی نے روایت کیا۔ ترمذی نے اس کو حسن کہا اور فرمایا کہ اس حدیث پر بہت صحابہ و تابعین ﷺ کا عمل ہے۔ اور سفیان ثوری علیہ الرحمۃ اور اہل کوفہ کا یہی قول ہے۔ اس حدیث کے سب راوی ثقہ ہیں۔ ابن حزم نے اس کو صحیح کہا ہے۔ بعض محدثین نے عاصم بن کلیب پر (۱) ایسی عادات کے جو ہمیشہ سے ہوں۔ (۲) رکوع میں جاتے وقت اور اٹھتے ہوئے دونوں ہاتھوں کا اٹھانا۔ (۳) ابو داؤد ۱۰۹/۱، جامع الترمذی ۳۰۰/۲، النساءی ۱۹۵/۱۔

کچھ کلام کیا ہے۔ لیکن صحیح یہ ہے کہ وہ ثقہ ہے۔ نسائی اور تیجی بن معین نے ان کو ثقہ کہا۔ مسلم نے صحیح میں اس کی روایت کی۔ ابن حبان نے اس کو ثقافت میں ذکر کیا۔ ابو حاتم نے اس کو صاحح کہا۔ والبیسط فی تَرْویِحِ الْعَیْنَیْنِ لِلْعَلَّامَةِ الْفَیْضِ فُوْرِیِ امام طحاوی حضرت سیدنا عمر رض سے بسند صحیح روایت کرتے ہیں کہ بجز تکبیر تحریک کے وہ رفع یہ دین نہیں کرتے تھے۔ اسی طرح حضرت سیدنا علی رض سے بسند صحیح امام طحاوی وابن ابی شیبہ نے روایت کیا کہ وہ پہلی تکبیر کے وقت رفع یہ دین کرتے تھے۔ پھر نہیں کرتے تھے۔ اسی طرح عبداللہ بن مسعود رض بھی رفع یہ دین نہیں کرتے تھے۔

الحاصل خلفاء اربعہ رض سے بھی رفع یہ دین بسند صحیح ثابت نہیں۔ اگر یہ سنت ہوتا تو خلفاء اربعہ کا اس پر ضرور عمل ہوتا۔ معلوم ہوا کہ یہ سنت نہیں۔ دیکھو بخاری کی حدیث میں آتا ہے:

كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يُصَلِّي وَهُوَ حَامِلُ أَمَامَةً (۱)  
کے حضور صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام امامہ کو (جو آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی نواسی تھیں) انھا کر نماز پڑھتے تھے۔ یہاں بھی کان یُصَلِّی ہے۔ اور رفع یہ دین کی حدیث میں بھی کان یُصَلِّی ہے۔ اگر رفع یہ دین ہر نماز میں سنت ہے تو نواسی کو اٹھانا بھی ہر نماز میں سنت ہونا چاہیے۔ تو ان مدعیان عمل بالحدیث کیلئے لازم ہے کہ ہر نماز میں اپنی نواسی یا کم سے کم اٹھا کر نماز پڑھیں۔ کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام سے ثابت ہے۔

(۱) صحیح البخاری ۱۹۳۱۔

بلکہ رفع یہ دین کے بارے میں تونہ کرنے کی بھی حدیث آئی ہے لیکن لڑکی کو اٹھانے کی نہ ممانعت آئی ہے نہ کسی حدیث میں آیا ہے کہ فلاں نماز میں آپ ﷺ نے کسی لڑکی کو نہیں اٹھایا۔ فَمَا هُوَ جَوَابُكُمْ فَهُوَ جَوَابُنَا؟

## حدیث ۲۶

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا قَالَ الْإِمَامُ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ فَقُولُوا اللَّهُمَّ رَبِّنَا لَكَ الْحَمْدُ فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ قَوْلَهُ، قَوْلَ الْمَلَائِكَةِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ - مُتَّفَقُ عَلَيْهِ (۱)

ترجمہ:- حضرت سیدنا ابو ہریرہ ﷺ سے روایت ہے فرمایا رسول کریم ﷺ نے جب امام سمعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ کہے تو تمَ اللَّهُمَّ رَبِّنَا لَكَ الْحَمْدُ کہو۔ بے شک جس شخص کا قول فرشتوں کے قول کے موافق ہواں کے الگے سب گناہ بخشنے جاتے ہیں۔

اس کو بخاری و مسلم نے روایت کیا۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ مقتدی صرف رَبِّنَا لَكَ الْحَمْدُ کہے۔ اسے سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ کہ کہنے کے ضرورت نہیں۔ سَمِعَ اللَّهُ کہنا امام کا وظیفہ ہے۔

حضرت سیدنا عامر شعیؑ نے پانچ سو صحابہ کرام ﷺ کی زیارت کی۔

(۱) صحیح البخاری ۱۱۷۹/۳، الصحیح لمسلم ۳۰۶/۱

حدیث ۲۷

عَنْ وَائِلِ بْنِ حَبْرٍ قَالَ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ إِذَا سَجَدَ وَضَعَ رُكْبَتَيْهِ قَبْلَ يَدَيْهِ وَ إِذَا نَهَضَ رَفَعَ يَدَيْهِ قَبْلَ رُكْبَتَيْهِ - رَوَاهُ الْأَرْبَعَةُ وَابْنُ خُزَيْمَةَ وَابْنُ حَبَّانَ (٣)

اس کو ترمذی، نسائی، ابو داود ابن ماجہ وغیرہم نے روایت کیا۔ ترمذی نے اس کو حسن کہا۔ علامہ الحجی نے حاشیہ شرح وقایہ میں اس کی سند کو قوی فرمایا۔ ابن حبان نے اس کو صحیح کہا جمہور اہل علم کا اسی حدیث پر عمل ہے۔

(١) ابو داؤد ٢٢٢/١ - (٢) نوافل - (٣) جامع الترمذی ٥٢/٢، ابو داؤد ٢٢٢/١، السنن لنسائی ٢٠٢/٢ -، این حیان ١٩١/٣ -

## حدیث ﴿۲۸﴾

عَنْ عَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ إِذَا سَجَدَ الْعَبْدُ سَجَدَ مَعَهُ، سَبْعَةُ أَرَابٍ وَجُهُهُ، وَكَفَاهُ وَرُكْبَتَاهُ وَقَدَمَاهُ۔ رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ (۱)

ترجمہ:- حضرت سیدنا عباس بن عبدالمطلب ﷺ سے روایت ہے انہوں نے رسول اللہ ﷺ و مسیح موعود ﷺ کو سافر ماتے تھے جب بندہ سجدہ کرتا ہے تو اس کے ساتھ سات اعضاء سجدہ کرتے ہیں۔ ایک منہ اور اس کے دونوں ہاتھ اور دونوں زانوں اور دونوں قدم۔ اس حدیث کو ترمذی نے روایت کیا اور کہا یہ حدیث حسن صحیح ہے۔ اور اہل علم کا اسی پر عمل ہے۔ صحیح مسلم (۲) کی ایک روایت میں ابن عباس ﷺ سے مرفوعاً آیا ہے الْجَبَّهَةُ وَ الْأَنْفُ وَ الْيَدَيْنِ وَ الْرُّكْبَتَيْنِ وَ الْقَدَمَيْنِ۔ وہ سات اعضاء پیشانی اور ناک اور دونوں ہاتھ اور دونوں زانوں اور دونوں قدم آیا ہے۔ جس سے معلوم ہوا کہ پیشانی اور ناک ایک عضو ہے۔ اگر صرف پیشانی رکھے تو بھی اور صرف ناک رکھے تو بھی سجدہ جائز ہو جائے گا۔ لیکن ایسا کرننا نہ چاہیئے۔ پیشانی اور ناک دونوں لگانا چاہیئے۔

(۱) جامع الترمذی ۲/۲۱، البیهقی ۲/۱۰۱۔ (۲) الصحیح لمسلم ۱/۱۹۳۔

## حدیث ﴿۲۹﴾

أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَى أُمَّ رَأْتَيْنِ تُصَلِّيَانَ فَقَالَ إِذَا سَجَدْتُمَا فَضُمِّا بَعْضَ الْلَّحْمِ إِلَى الْأَرْضِ فَإِنَّ الْمَرْأَةَ لَيْسَتْ فِي ذَلِكَ كَرْجُلٌ۔ (۱)

ترجمہ: کہ رسول کریم ﷺ دعورتوں پر گزرے جو نماز پڑھ رہی تھیں تو آپ ﷺ نے فرمایا إِذَا سَجَدْتُمَا فَضُمِّا بَعْضَ الْلَّحْمِ کہ جب تم سجہ کرو تو اپنے بعض اعضا کو زمین کے ساتھ چسپاں کرو۔ یعنی پیٹ رانوں کے ساتھ اور ہاتھ زمین کے ساتھ چمٹ جائیں۔ اس حدیث کو ابو داؤد مرا سیل میں اور یہیقی سنن میں لائے ہیں۔ ایک دوسری حدیث میں یہیقی نے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ حضور ﷺ نے فرمایا جب عورت سجہ کرے تو اپنے پیٹ کو اپنی رانوں کے ساتھ لگائے۔ جس سے زیادہ پرده ہو۔ میں کہتا ہوں اگرچہ پہلی حدیث مرسل ہے اور یہ دوسری ضعیف مگر کوئی صحیح حدیث ایسی نہیں جس میں عورتوں کے مردوں کی طرح رانیں اٹھا کر سجہ کرنے کا حضور ﷺ نے حکم دیا ہو۔ اور مرسل اکثر ائمہ کے نزد یہی جھت ہے۔ اور دو مرفوع متصل حدیثیں اس کی تائید میں ہیں۔ نیز حضرت سیدنا علیؑ کا قول بھی فَلَتَضُمُ فِي خَدِيْهَا اور ابراہیمؑ نجھی کا قول جو یہیقی نے نقل کیا ہے كَانَتِ الْمَرْأَةُ تُؤْمِرُ إِذَا سَجَدَتْ أَنْ تَلْزَقَ بَطْنَهَا بِفَخِيْدِيْهَا كَيْلَأَ تَرْفَعَ عُجْزَتُهَا وَ لَا تَجَافِي كَمَا

(۱) المراسیل لابی داؤد ۱۱۸۱، تلخیص الحبیر ۲۲۲۱، السنن لیہیقی الکبری ۲۲۲۲

یَجَافِي الرَّجُلُ۔ (۱) بھی اسی کامویہ ہے۔

## حدیث ۳۰

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَنْهَا حُضُورَ الْمَلَائِكَةِ الْمُرْسَلَاتِ عَلَى صُدُورِ قَدَمَيْهِ - رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ (۲)

ترجمہ:- حضرت سیدنا ابو ہریرہ رض کہتے ہیں کہ رسول کریم، روف رحیم رض نماز میں اپنے قدموں کے کنارہ پر کھڑے ہوتے تھے۔

اس کو ترمذی نے روایت کیا۔ اسی طرح ایک اور حدیث میں آیا ہے کہ ابوالک اشعری رض نے اپنی قوم کو جمع کیا اور فرمایا کہ سب مرد عورتیں جمع ہو جاؤ میں تمہیں رسول کریم رض کی نماز سکھاتا ہوں۔ لوگ جمع ہو گئے تو آپ نے نماز شروع کی۔ الحمد اور سورت پڑھ کر رکوع کیا پھر قومہ کیا پھر تکبیر کی اور سجدہ کرتے ہوئے گرے پھر تکبیر کی تو سراٹھا یا پھر تکبیر کی اور سجدہ کیا۔ پھر تکبیر کی اور اٹھ کھڑے ہوئے یعنی جلسہ نہ کیا۔ اسکو امام احمد نے روایت کیا۔

(۱) ترجمہ: عورت کو حکم دیا گیا ہے کہ جب وہ سجدہ کرے تو اپنے پیٹ کو اپنی رانوں کے ساتھ ملا لے تاکہ اس کی سرین بلند نہ ہو اور وہ (اپنی) کروٹ جدانہ کرے جس طرح مرد (اپنی) کروٹ جدا کرتا ہے۔ (۲) جامع الترمذی ۸۰۲۔

## حدیث ﴿۳۱﴾

عَنْ وَائِلِ بْنِ حَبْرٍ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَلَفَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمَّا قَعَدَ وَتَشَهَّدَ فَرَشَ قَدْمَهُ الْيُسْرَى عَلَى الْأَرْضِ وَجَلَسَ عَلَيْهَا - رَوَاهُ الطَّحاوِيُّ (۱)

ترجمہ:- حضرت سیدنا وائل رض کہتے ہیں میں نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسالہ پر بیٹھے نماز پڑھی جب آپ صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسالہ بیٹھے اور تشهید پڑھا تو آپ صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسالہ نے بایاں قدم زمین پر بچھایا اور اس پر بیٹھے۔

اس کو طحاوی نے روایت کیا۔ اسی طرح عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے آیا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسالہ نے فرمایا کہ نماز کی سنت میں یہ ہے کہ دایاں پاؤں کھڑا کیا جائے اور اس کی انگلیوں کا قبلہ رخ ہونا اور بائیں پاؤں پر بیٹھنا (نماز کی سفن میں سے ہے)۔ اس کو نسائی نے روایت کیا۔ (۲) جس حدیث میں قعدہ اخیرہ میں تَوْرُكُ (۳) آیا ہے وہ ہمارے علماء کے نزدیک حالت پیری (۴) پر محمول ہے یا کسی عذر پر یا بیان جواز کے لئے اور ہو سکتا ہے کہ سلام کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسالہ وآلہ وسالہ اس طرح بیٹھے ہوں۔ قَالَهُ عَلِيُّ بْنُ الْقَارِئِ فِي الْمِرْقَاتِ۔

(۱) شرح معانی الاثار للطحاوی ۱۸۲۔ (۲) النسائی ۲۳۶/۲۔ (۳) یعنی بایاں پاؤں نیچے سے نکال کر سرین پر بیٹھنا (جیسے عورتیں بیٹھتی ہیں)۔ (۴) کبر نی یعنی بڑھاپ کی حالت۔

## حدیث ﴿٣٢﴾

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ كُنَّا إِذَا صَلَّيْنَا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قُلْنَا السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ قَبْلَ عِبَادِهِ السَّلَامُ عَلَى جِبْرِائِيلَ السَّلَامُ عَلَى مِيكَائِيلَ السَّلَامُ عَلَى فُلَانَ فَلَمَّا أَنْصَرَفَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَقْبَلَ عَلَيْنَا بِوْجِهِهِ قَالَ لَا تَقُولُوا السَّلَامُ عَلَى اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّلَامُ فَإِذَا جَلَسَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلَاةِ فَلْيُقْلِلْ التَّحِيَّاتُ لِلَّهِ وَالصَّلَاةُ وَالطَّبِيَّاتُ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَّكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ فَإِنَّهُ إِذَا قَالَ ذَلِكَ أَصَابَ كُلَّ عَبْدٍ صَالِحٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَشْهَدَ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدَ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، - مُتَفَقُ عَلَيْهِ (١)

ترجمہ:- حضرت سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہم جب رسول کریم ﷺ کے ساتھ نماز پڑھتے تھے تو کہتے تھے سلام ہو اللہ پر سلام ہو جبرائیل ﷺ پر سلام ہو میکائیل ﷺ پر سلام ہو فلان پر۔ تو جب رسول کریم ﷺ نماز سے پھرے تو ہماری طرف منہ کر کے فرمایا یہ نہ کہا کرو کہ اللہ پر سلام ہو کیونکہ اللہ ہی سلام ہے۔ جب تمہارا کوئی نماز میں بیٹھے تو یہ پڑھے

(۱) صحيح البخاري ۱۱۵۱، الصحيح لمسلم كتاب الصلاة ۱۷۳۱

الْتَّحِيَاتُ لِلَّهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيَّبَاتُ الْسَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ  
وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَّكَاتُهُ الْسَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ  
الصَّالِحِينَ أَشْهَدُ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَن مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ  
رَسُولُهُ (۱)۔ اس حدیث کو بخاری و مسلم نے روایت کیا۔

اس حدیث میں سرور عالم ﷺ نے سلام با فقط خطاب سکھایا۔ اور حضور ﷺ کو معلوم تھا کہ لوگ نماز ہمیشہ میرے پاس ہی نہیں پڑھیں گے کوئی گھر میں کوئی سفر میں کوئی جنگل میں کوئی کسی جگہ کوئی کسی جگہ پڑھے گا اور ہر جگہ یہی لفظ بصیغہ خطاب پڑھا جائے گا۔ اگر حضور ﷺ کو سلام بصیغہ منع کرنا ہوتا تو آپ تشهد میں ہرگز اجازت نہ دیتے۔ اور یہ بھی ثابت ہو گیا کہ یہاں خطاب بطریق حکایت نہیں بلکہ بطریق انشا ہے (۲)۔ کیونکہ حضور ﷺ نے فرمایا

(۱) ترجمہ: تمام قوی و بدنبالی اور مالی عبادتیں اللہ تعالیٰ کیلئے ہیں۔ اے غیب کی خبریں بتانے والے (نبی) ﷺ آپ پر سلام ہو اور اللہ تعالیٰ کی رحمتیں اور برکتیں نازل ہوں، ہم پر سلام ہو اور اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں پر، میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں میں گواہی دیتا ہوں کے پیشک محمد ﷺ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔ (۲) دیوبندیوں کا مسلک یہ ہے کہ نماز کے تشهد میں جب الْسَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَّكَاتُهُ (اے نبی آپ پر سلام ہو اور اللہ تعالیٰ کی رحمتیں اور برکتیں نازل ہوں) کہا جائے تو حضور پر قصد اسلام کرنے کی نیت نہ کرے بلکہ یہ نیت کرے کہ اللہ تعالیٰ نے شبِ میانج رسول اللہ ﷺ پر جو سلام پڑھا تھا میں اس سلام کی نقل اور حکایت کر رہا ہوں۔

السَّلَامُ عَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ كہنے سے سب صالحین کو یہ سلام پہنچے گا۔ اگر حکایت ہوتی تو حکایتی سلام نمازی کی طرف سے کیسے ہو سکتا ہے۔ معلوم ہوا کہ حکایتی نہیں بلکہ انشا ہے۔

### حدیث ﴿ ۳۳ ﴾

إِذَا شَكَ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاتِهِ فَلْيَتَحَرَّ الصَّوَابَ فَلْيُتَمَمِ  
عَلَيْهِ ثُمَّ يُسَلِّمُ ثُمَّ سَجَدَ سَجْدَتَيْنِ - مُتَّفَقُ عَلَيْهِ (۱)

ترجمہ:- حضرت سیدنا عبد اللہ بن مسعود رض سے روایت ہے فرمایا رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلّم نے: جب کسی کو نماز میں شک ہو تو صواب کا قصد (۲) کرے اور اس پر پورا کرے پھر سلام کہے اور دو سجدے (سہو کے) کرے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ سجدہ سہو سلام کے بعد کرنا چاہیئے۔ ابو داؤد میں حدیث ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلّم نے فرمایا کہ ہر ایک سہو کے دو سجدے ہیں بعد سلام کے (۳)، امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کا یہی مذہب ہے۔

### حدیث ﴿ ۳۴ ﴾

عَنْ أَبِي مَامَةَ قَالَ قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَئِي الدُّعَاءِ  
أَسْمَعُ؟ قَالَ جَوْفَ اللَّيْلِ الْأَخِرِ وَدُبُرَ الصَّلَوَاتِ الْمَكْتُوبَاتِ (۲)

(۱) الصحيح لمسلم، کتاب المساجد ۲۱۲/۱ - (۲) کی کو پورا کرنے کا ارادہ۔

(۳) ابو داؤد ۱۵۵/۱ (۲) جامع الترمذی ۵۱۳، عمل الیوم واللیلہ ۱۸۲/۱۔

ترجمہ:- حضرت سیدنا ابو امامہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہا گیا یا رسول اللہ ﷺ کوئی دعا زیادہ سنی جاتی ہے۔ فرمایا پچھلی رات کے درمیان اور فرض نمازوں کے بعد۔ اس کو ترمذی نے روایت کیا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نماز کے بعد دعا مانگنا و رست ہے۔

## حدیث ﴿ ۳۵ ﴾

مَا مِنْ عَبْدٍ بَسْطَ كَفَيْهُ فِي دُبْرِ كُلِّ صَلَاةٍ ثُمَّ يَقُولُ  
اللَّهُمَّ إِلَهِي وَإِلَهُ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَإِلَهُ جِبْرِيلَ  
وَمِيكَائِيلَ وَإِسْرَافِيلَ أَسْأَلُكَ أَنْ تَسْتَجِيبَ دَغْوَتِي فَإِنِّي  
مُضْطَرٌ وَتَعْصِمَنِي فِي دِينِي فَإِنِّي مُبْتَلٌ وَتَنَالَنِي بِرَحْمَتِكَ  
فَإِنِّي مُذْنِبٌ وَتَنْفِي عَنِّي الْفَقْرَ فَإِنِّي مُتَمَسِّكٌ، إِلَّا كَانَ  
حَقًّا عَلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ أَنْ لَا يَرُدَّ يَدِيهِ خَائِبِينَ - (۱)

ترجمہ:- رسول کریم ﷺ نے فرمایا یعنی جو شخص ہر نماز کے پیچے (بعد) ہاتھ پسار (پھیلا) کر یہ دعا پڑھے (۲) تو اللہ تبارک و تعالیٰ پر حق ہے کہ وہ اس کے ہاتھ خالی نہ پھیرے۔ اس حدیث کو حافظ ابو بکر بن اسنی نے عمل الیوم

(۱) تحفة الاحوذی ۱۷۱۰۲۔ (۲) ترجمہ: اے اللہ! اے میرے معبود اور اے ابراہیم و الحنف اور یعقوب علیہم الصلوٰۃ والسلام کے خدام! اور اے جبرائیل و میکائیل اور اسرافیل علیہم السلام کے رب! مسیح لاچار کی دعا قبول فرما، اور میں بتلائے مشکلات ہوں، میرے دین میں میری حفاظت فرما، اور مجھ گناہ کار پر اپنی رحمت نازل فرمادا اور مجھ سے مفلسی دور کر کے میں میتاج و مسکین ہوں۔

والليلة میں روایت کیا۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا مانگنا چاہیے۔ جو لوگ نماز کے بعد دعا نہیں مانگتے وہ محروم رہتے ہیں۔ نماز جنازہ بھی من وجہ نماز ہے۔ حدیث مذکور کا لفظ گل صلوا اس کو بھی شامل ہے۔ اس لئے نماز جنازہ کے بعد بھی ہاتھ اٹھا کر دعا مانگنا چاہیے۔

## حدیث ﴿۳۶﴾

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِجْعَلُوا أَئِمَّتَكُمْ خِيَارَكُمْ فَإِنَّهُمْ وَفَدُّكُمْ فِيمَا بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ رَبِّكُمْ - رَوَاهُ الدَّارُقطَنْيُ (۱)

ترجمہ:- فرمایا حضور نبی کریم رَوْفُ الرَّحِیْمَ ﷺ نے کہ اپنے امام برگزیدہ لوگوں کو بناؤ کہ وہ تمہارے اور تمہارے رب کے درمیان تمہارے ایچھی (سفیر) ہیں۔ اس کو دارقطنی نے روایت کیا۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ امام برگزیدہ ہونا چاہیے۔ اور ظاہر ہے کہ جن لوگوں کا عقیدہ صحیح نہیں وہابی (۲) ہو یا

(۱) الدارقطنی ارج ۱۹۷۔ (۲) یہ فرقہ ۱۲۰۹ھ میں پیدا ہوا۔ اس مذہب کا بانی محمد بن عبد الوہاب نجدی تھا۔ جس نے تمام عرب خصوصاً حرمین شریفین میں بہت شدید فتنے پھیلائے۔ علماء کو قتل کیا، صحابہ کرام و آئمہ و علماء و شہداء ﷺ کی قبریں کھوڑا لیں۔ روضۃ انور کا نام معاذ اللہ صنم اکبر کھاتھا یعنی بڑا بُت۔ اور طرح طرح کے ظلم کے جیسا کہ بخاری شریف کی صحیح حدیث جلد ۲ ص ۱۰۵ میں حضور ﷺ نے خبر دی تھی کہ نجد سے فتنہ اٹھیں گے اور شیطان کا گروہ نکلے گا وہ گروہ بارہ سو سال بعد ظاہر ہوا۔ علامہ شامی علیہ الرحمۃ نے روایت حمار ۲۰۰ ص میں ۶

مرزاً (۱) شیعہ (۲) ہو یا اہل قرآن (۲) وہ ہرگز بُرگزیدہ نہیں ہو سکتے۔ لہذا ان میں سے کسی کے پیچھے نماز نہیں پڑھنا چاہئے۔

## حدیث ۳۷

عَنِ السَّائِبِ بْنِ خَلَادٍ قَالَ إِنَّ رَجُلًا أَمْ قَوْمًا فَبَصَقَ فِي الْقِبْلَةِ وَرَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ الْبَرَاءَةُ يَنْظُرُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ الْبَرَاءَةُ لِقَوْمِهِ حِينَ فَرَغَ لَا يُصَلِّي لَكُمْ فَأَرَادَ بَعْدَ ذَلِكَ أَنْ يُصَلِّي لَهُمْ فَمَنَعُوهُ فَأَخْبَرُوهُ بِقُولِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ فَذَكَرَ ذَلِكَ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ فَقَالَ نَعَمْ وَحَسِبْتُ أَنَّهُ قَالَ إِنَّكَ قَدْ أَذَيْتَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ - (۲)

ترجمہ: حضرت سیدنا سائب بن خلاد رض کہتے ہیں کہ ایک شخص نے

۱ اسے خارجی بتایا۔ اس عبدالوهاب کے بیٹے نے ایک کتاب لکھی جس کا نام ”کتاب التوحید“ رکھا۔ اس کا ترجمہ ہندوستان میں اسماعیل دہلوی نے کیا جس کا نام ”تفویہ الایمان“ رکھا اور ہندوستان میں وہاں بیت اُسی نے پھیلائی۔ ان کا ایک بڑا عقیدہ یہ ہے کہ جو ان کے مذہب پر شہ ہو وہ کافر مشرک ہے (بہار شریعت جلد اول حصہ اول ص ۳۳) (۱) ان کے بارے میں حاشیہ صفحہ ۳ پر ملاحظہ فرمائیں۔ (۲) ان کے مذہب کی تفصیل ”تحفہ ان شاعریہ“ میں دیکھئے۔ یہ لوگ راضی ہمی کہلاتے ہیں۔ یہ صحابہ کرام رض کی شان میں گستاخیاں کرتے ہیں۔ یہ حضرات خلفاءؑ کی خلافت راشدہ کو خلافت غاصبہ کہتے ہیں۔ (۳) یہ لوگ بھی حدیث کے منکر ہیں۔ اسکی تفصیل کے لئے کتاب۔۔۔ کام طالع فرمائیں۔ (۲) المشکوٰۃ، ۶۳۔

ایک قوم کی امامت کی اور قبلہ کی طرف منہ کر کے تھوکا۔ رسول کریم ﷺ دیکھ رہے تھے۔ حضور ﷺ نے اس کی قوم کو فرمایا جب وہ فارغ ہوا کہ یہ تمہیں نماز نہ پڑھائے۔ پھر جب وہ نماز پڑھانے لگا تو لوگوں نے اسے منع کیا اور رسول کریم ﷺ کے فرمان کی اسے خبر دی۔ تو اس نے رسول کریم ﷺ کے پاس ذکر کیا۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا ہاں (میں نے منع کیا ہے)۔ راوی کہتے ہیں میں گمان کرتا ہوں کہ آپ ﷺ نے یہ بھی فرمایا کہ تو نے اللہ ﷺ اور اس کے رسول ﷺ کو ایذا دی۔

دیکھو قبلہ شریف کی طرف منہ کر کے تھوکنے کے سبب حضور ﷺ نے نماز کی امامت سے روک دیا۔ تو جو لوگ سر سے پاؤں تک بے ادب ہیں ان کے پیچھے نماز کیسے جائز ہے۔ پس وہابی مرزا تی۔ رافضی۔ خارجی (۱)۔ اہل قرآن کسی کے پیچھے نماز پڑھنا درست نہیں ہے۔

### حدیث ۳۸

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ كُنْتُ أَعْرِفُ

(۱) یہ بھی گمراہ فرقہ ہے اس کے بارے میں منقول ہے کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ خارجیوں کو خلوق خدا کا بدترین طبقہ تصور کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ یہ وہ آیات نکال لیتے ہیں جو کفار کے حق میں نازل ہوئیں اور انہیں موننوں پر چسپاں کرتے ہیں (صحیح البخاری ۱۰۲۷/۲ باب فتایل الخوارج و الْمُلْحِدِينَ)۔ آج دیوبندی وہابی بھی ایسا ہی کر رہے ہیں اور بھولے بھالے مسلمانوں کو وہ آیات جو بتوں کے بارے میں ہیں ان کو نبیوں، ولیوں پر چسپاں کر کے گمراہ کر رہے ہیں۔

إِنْقِضَاءَ صَلْوَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِالْتَّكْبِيرِ - مُتَّقَّعٌ عَلَيْهِ (۱)

ترجمہ:- حضرت سیدنا ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں کہ میں رسول کریم، روف رحیم ﷺ کا نماز سے فارغ ہونا تکبیر (کی آواز) سے پہچان لیا کرتا تھا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ آپ ﷺ نماز کے بعد بلند آواز سے تکبیر کہا کرتے تھے۔ یا بلند آواز سے ذکر کیا کرتے تھے۔ جس کی آواز سننے سے معلوم ہو جاتا تھا کہ اب آپ ﷺ نماز سے فارغ ہوئے۔ یہاں سے ذکر جہر کی اجازت نکلتی ہے۔

## حدیث ﴿۳۹﴾

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ صَلَّى الْفَجْرَ فِي جَمَاعَةٍ ثُمَّ قَعَدَ يَذْكُرُ اللَّهَ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ كَانَتْ لَهُ ، كَأَجْرٍ حَجَّةٍ وَّعُمْرَةٍ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ تَامَّةٌ تَامَّةٌ تَامَّةٌ - رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ (۲)

ترجمہ:- حضور سراپا نور ﷺ نے فرمایا جو شخص فجر کی نماز جماعت کے ساتھ پڑھ کر اللہ عز وجل کا ذکر کرتا ہوا بیٹھا رہے یہاں تک کہ سورج نکل آئے پھر

(۱) صحيح البخاري ۱۱۶/۱، الصحيح لمسلم ۲۱۷/۱

(۲) جامع الترمذی، کتاب الجمعة ص ۶۰ -

دورکعت نماز پڑھے اسے حج اور عمرہ کا ثواب ملتا ہے۔ حضور ﷺ نے تین بار فرمایا کہ پورے حج و عمرہ کا۔ اس کو ترمذی نے روایت کیا۔ معلوم ہوا کہ نماز فجر کے بعد طلوع شمس تک ذکر میں مشغول رہنا بہت اجر رکھتا ہے۔ یہی حضرات صوفیہ کرام کَثَرُهُمُ اللَّهُ تَعَالَى كَامِعْمُولٌ ہے۔

## حدیث ۳۰

عَنْ مُعَاوِيَةَ قَالَ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ يُرِدُ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُنْفِقُهُ فِي الدِّينِ وَإِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ وَاللَّهُ يُعْطِيْ - مُتَفَقُ عَلَيْهِ (۱)

ترجمہ: حضرت سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے رسول کریم ﷺ نے فرمایا کہ جس شخص کے حق میں اللہ تعالیٰ بہتری کا ارادہ رکھتا ہے اسے دین کی سمجھ دیتا ہے۔ یعنی اسے عالم فقیہ بنادیتا ہے۔ سوائے اس کے نہیں میں تقسیم کرنے والا ہوں (۲) اور

(۱) صحیح البخاری ۱/۳۹۷، ۹۳۹/۲، ۹۳۹/۲، ۲۲۶۷/۲، ۲۲۶۷/۲، الصحیح لمسلم ۲/۱۹۷۔

(۲) شارح بخاری فقیر عظیم ہند حضرت مولانا مفتی محمد شریف الحنفی احمدی علیہ الرحمۃ حدیث ”إنما أنا قاسمٌ والله يعطي“ کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ کہ یہاں صرف ”قاسم“ ہے اور بخاری کتاب الحجہ میں تعلیقاً قاسم کے ساتھ خازن بھی ہے (بخاری ۱/۳۹۷)، معانی کا قاعدہ ہے کہ فعل یا شیب فعل کا متعلق بھی اس کا مفعول وغیرہ جب مذوف ہوتا ہے تو وہ عموم کا افادہ (فائدہ دیا) کرتا ہے۔ یہاں قاسم (وہاں) خازن، یعنی تینوں کے مفعول مذوف۔ آج تک جو کچھ ملا، یا آئندہ ملے گا ان سب کا دینے والا اللہ تعالیٰ ہے اور ان سب کا خازن میں ہوں اور ان سب کا بامتنہ والا میں ہوں۔ جس طرح اللہ تعالیٰ کے معطی ہونے میں کسی قسم کی کوئی تخصیص (مخصوص کرنا) جائز نہیں۔ اسی طرح حضور ﷺ کے قاسم و خازن ہونے میں کسی قسم کی تخصیص جائز نہیں۔

خدا تعالیٰ دیتا ہے۔ یعنی ہر وہ چیز کہ خدا دیتا ہے اس کو میں تقسیم کرنے والا ہوں۔ معلوم ہوا کہ جس کو جو کچھ ملتا ہے حضور سرور دو عالم ﷺ کے ہاتھوں ملتا ہے۔ اور وہ ہر ایک کو حسب مراتب عطا فرماتے ہیں۔ انہیں علم ہے کہ فلاں اس قابل ہے اور فلاں اس قابل۔ وَاللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ

هَذَا الْخِرُّ مَا أَرَدْنَا فِي هَذَا الْبَابِ فَالْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي بِنِعْمَتِهِ تَتَمَّ الصَّالِحَاتُ۔

۵ جس طرح تمام مسلمانوں کا اعتقاد ہے کہ عالم کی ہر نوع ہر فرد خواہ وہ فرشتے ہوں۔ خواہ وہ انسان خواہ جن ہوں خواہ اور کچھ سب کو سب کچھ اللہ تعالیٰ کی عطا سے ملا اور ملے گا۔ اسی طرح یہ اعتقاد بھی واجب کہ سب کو بلا استثناء جو کچھ ملایا ملے گا وہ سب حضور اقدس ﷺ کے دینے سے ملا۔ اس لیے جن لوگوں نے اسے علم کے ساتھ خاص کیا یہ درست نہیں۔ حیات بھی ایقون عطا ہے تو سب کو حیات بھی حضور ﷺ کے ہاتھوں ملی تو ثابت ہوا کہ ہر ذی حیات سے پہلے حضور اقدس ﷺ موجود تھے۔ اور آپ کی تخلیق سارے عالم سے پہلے ہوئی۔ خواہ وہ آدم ﷺ ہوں خواہ جبریل ﷺ و دیگر ملائکہ علیہم السلام۔ امام احمد بن حنبل و امام بخاری کے استاذ امام عبد الرزاق علیہم الرحمۃ نے حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت کیا۔ یا جابر رضی اللہ عنہ تعالیٰ فَذَ خَلَقَ قَبْلَ الْأَشْيَاءِ نُورَ نَبِيِّكَ مِنْ نُورِهِ۔ اے جابر! اللہ تعالیٰ نے تمام چیزوں سے پہلے تیرے نبی کے نور کو اپنے نور سے پیدا کیا۔ الْمَوَاهِبُ لِدُنْنِيَةِ /۵۵، مدارج النبوة ۲/۲، شَرْحُ الْمَوَاهِبِ لِزَرْقَانِیٍ ۱/۳۶، نُزُفَّةُ الْقَارِیٍ شَرْحُ الْبُخَارِیٍ ۲۲۵ تا ۳۲۶۔

کنجیاں اپنے خزانوں کی خدا نے دی تمہیں  
اپنے رب کے اذن سے تم مالک و مختار ہو

## عظمتِ امام الائمه سیدنا امام اعظم

سیدنا امام اعظم ابوحنیفہ نے اپنی زندگی میں پچپن حج کئے جب آخری بار حج کی سعادت حاصل کی تو خدام کعبہ مشرف نے آپ ﷺ کی خواہش پر آپ ﷺ کے لئے باب الکعبہ کھول دیا آپ بصدق عجز و نیاز اندر داخل ہوئے اور بیت اللہ کے دوستوں کے درمیان کھڑے ہو کر دور کعت میں پورا قرآن ختم کیا۔ پھر دیر تک رورو کر مناجات کرتے رہے۔ آپ مشغول دعا تھے کہ بیت اللہ کے ایک گوشہ سے آواز آئی۔ ”تم نے اچھی طرح ہماری معرفت حاصل کی اور خلوص کے ساتھ خدمت کی۔ ہم نے تم کو بھی بخشا اور قیامت تک جو تمہارے مذہب پر ہو گا (یعنی جو تمہاری تقلید کرے گا) اس کو بھی بخشدیا۔“

(الخیرات الحسان)

امام بخاری کے دادا استاذ سیدنا عبد اللہ بن مبارک رض

نے فرمایا

فَلَعْنَةُ رَبِّنَا أَعْدَادَ رَمْلٍ عَلَى مَنْ رَدَّ قَوْلَ أَبِي حَنِيفَةَ

ترجمہ: ہمارے رب کی لعنت ہوریت کے ذریعے کی تعداد میں، اس (شخص) پر جو ابوحنیفہ رض کے فرمان کو رد کرے۔

# ہماری مطبوعات

- ۱۔ ایمان کی بیچان (تمہید ایمان)
- ۲۔ معاشی ترقی کاراز (تمہیر فلاح ونجات وصلاح)
- ۳۔ امام احمد رضا خان سعید سے ائمرویو (اظہار الحق الحکی)
- ۴۔ ولایت کا آسان راستہ (الیاقوتۃ الواسطۃ)
- ۵۔ کرنی نوٹ کے شرعی احکام (کشف الشقیۃ الفاسد)
- ۶۔ نیضان احیاء العلوم (احیاء العلوم)
- ۷۔ جنتی دروازہ (منتخب فتاویٰ)
- ۸۔ کامیابی کاراز (منتخب فتاویٰ)
- ۹۔ راہ علم (تعلیم المعلم طریق العلم)
- ۱۰۔ زبدۃ الفکر (تنبیہ الفکر)
- ۱۱۔ حق و باطل کا فرق (المصباح الجدید)
- ۱۲۔ احکام شریعت میں عرف کی اہمیت (نشر العرف فی بناء بعض الاحکام علی العرف)
- ۱۳۔ بیوت بلال کے طریقے (طرق اثبات بلال)
- ۱۴۔ حقیقت
- ۱۵۔ تحقیقات (اول)
- ۱۶۔ طلاق کے آسان سائل
- ۱۷۔ کتاب العقاہد
- ۱۸۔ اسلام جو مجدد (ستدھی)
- ۱۹۔ اربعین حنفیہ

